

భారతీయ సాహిత్య నిర్మాతలు

# పరవస్తు చిన్నయసూరి

ఆంగ్లమూలం, అనువాదం

బూదరాజు రాధాకృష్ణ



TL  
494.835 092  
Su 77 R  
SA 77 R

సాహిత్య లకాండ్మీ



**INDIAN INSTITUTE  
OF  
ADVANCED STUDY  
LIBRARY, SHIMLA**







# పరవస్తు చిన్నయసారి

అట్టులోపలిషైన అచ్చు వేసిన శిల్పంలో కనబడేది పురోదన మహారాజుకు  
గొతు బుద్ధుని త్స్థాయైన మహారాణి మాయాదేవి కన్మ స్వప్తం గురించి  
జ్యోతిష్మిలు వ్యాఖ్య చేస్తూ ఉండిన దృశ్యం. వారికి  
ప్రాసుకుంటున్న లేఖకుడు కనిపిస్తాడు. భారతదేశంలో  
నిబద్ధమై లభించే దృష్టింతాలలో ఇదే ప్రాచీనమైనది.

నాగార్జునకొండ (క్రి.శ. 2వ శతాబ్దిం).

(జాతీయ పురామస్తు ప్రదర్శనశాల, నూర్హిద్దీపారి సాజన్యంతో)

భారతీయ సాహిత్య నిర్వహణలు

# పరవస్తు చిన్నయసారి

ఆంగ్లమూలం, అనువాదం  
బూదరాజు రాధాకృష్ణ



సాహిత్య లకాచేము

**Paravastu Chinnaya Suri** - Telugu translation by B. Radhakrishna of his own monograph in English, Sahitya Akademi, 2002. Rs. 25/-

© Sahitya Akademi

First Published : 2002

ISBN : 81-260-1075-4

## సాహిత్య అకాడెమీ

రవీంద్ర భవన్, 35, ఫెరోజ్ ప్లాస్టిక్ రోడ్, మృధల్లు - 110 001

'స్వాతి' మందిర మార్గ్, మృధల్లు - 110 001

జీవన్తార భవనము, 4వ అంతస్తు, 23A/44X,  
డైమండ్ హర్బర్ రోడ్, కోల్కతా - 700 053

TL  
494.835 092  
Su 77 R

సి.ఐ.టి. క్యాంపస్, టి.టి.ఎస్. పోస్టు

తరమణి, చెంచెల్లు - 600 113.

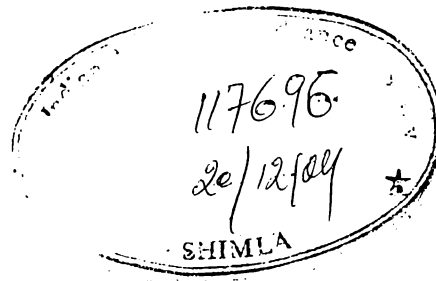
సంటుల్ కాలేజీ క్యాంపస్,

డా. బి.ఆర్. అంబేడక్రూర్ వీధి, బెంగళూరు - 560 001

172, ముంబయి మరాఠి గ్రంథ సంగ్రహాలయ మార్గ్,

రాదర్, ముంబాయి - 400 014

వెల : రూ. 25



Typeset by Omega Lasertech, Bangalore and printed at Liberty Enterprises, Bangalore



Library

IIAS, Shimla

TL 494.835 092 Su 77 R



00117696

ಅಂಕಿತಂ

ಕ್ರಿಶ್ನೇಷ್ವರ ಬಂಡಿ ಗೋಪಾಲರಂಡ್ಕಿ (ಬಂಗಾರಕು)



# విషయ సూచిక

|                                |    |
|--------------------------------|----|
| 1. జీవితం                      | 9  |
| 2. సమకాలిక పరిస్థితులు         | 19 |
| 3. రచనలు, సాహితీ కృషి          | 26 |
| 4. వాద వివాదాలు, ప్రతిస్పందనలు | 48 |
| 5. సూరి సాహితీ సేవ             | 58 |
| 6. ప్రథానాధార గ్రంథాలు         | 63 |



# 1. జీవితం

అది క్రీస్తుశకం 19వ శతాబ్దిం. స్థలం మదరాసు (చైన్) నగరం. అక్కడ పరమాద్యుత విజయాలు సాధించిన ఒక వ్యక్తి నిపసించేవాడు. పదహారు సంవత్సరాలు వయసు నిండే దాకా అతడికి అటర జ్ఞానం లేదు. కానీ మష్టి యేళ్ళ వయసులోనే విద్యాసుడనే గుర్తింపు సాధించాడు. ఆయన జీవించింది అర్థ శతాబ్దిం కన్నా కొన్ని సంవత్సరాలు మాత్రం. అందులో మూడోవంతు కాలం టైగా పొరశాలల్లో, కళాశాలల్లో తెలుగు బోధించటంలో గడిచి పోయింది. చిన్నా చిత్కా రచనలు గాక, రెండు మహా రచనలు ప్రమరించాడు. అయితేనేం? తెలుగు సాహితీ ప్రపంచాన్ని ఒక శతాబ్దిం కన్నా ఎక్కువ కాలం నిరాఫూటంగా పరిపాలించాడు. ఈ లెక్క కూడా తగ్గించి చెప్పిందే. అతడు తనకు ముందున్న సంప్రదాయాన్ని ధిక్కరించాడు. అయినా కాలగతిని వెనక్కు నడ్చించి తనదైన మరో సంప్రదాయాన్ని నెలకొల్పగలిగాడు. భాషా సాహిత్యాలను నిరంకుశంగా పాతించి ప్రతిప్రశ్నలనుచి తీవ్ర విమర్శలకూ, మరణానంతరం కూడా ఫూర నిందలకూ గురయిసాడు. అదే సమయంలో ఆయన విజయాలను కీర్తించి ఆయనను దైవంగా భావించి పూజించే సాహితీపరులను కూడా సంపాదించగలిగాడు. ఆయన పేరు పరష్ఠ చిన్నయ. ఆయన పేరు చివరి 'సూరి' శబ్దం కూడా వివాదాస్పదమయింది.

నేటి ఆంధ్రప్రదేశ్ లోని ఉత్తర ప్రాంతంలుచి కొన్ని తరాల క్రితం మదరాసుకు వలస పోయిన ఒకానోకష్టము కుటుంబంలో చిన్నయ జన్మించాడు. ఆయన పూర్వులు పరష్ఠ మరానికి చెందినవాళ్ళు. [బ్రాహ్మణేతరులైన సాతాని కులానికి చెందిన ఆ కుటుంబంవారు బ్రాహ్మణకులస్తుల పద్ధతులు పాటించారు. తాము యజుశ్వాభాధ్యాయులమనీ, ఆ పస్తంబ

సూత్రులమనీ, గార్దేయ గోత్రం వారమనీ చెప్పుకునేవాళ్ళు. చిన్నయ 1809లో ప్రభమ నామ సంవత్సరంలో జన్మించాడు. అయితే కొందరాయన 1806లోనే పుట్టాడని విశ్వసిస్తున్నారు.

మదరాసు పరిసరాల్లోని తిరువళ్ళకేర్మణిలో ఉన్న రామానుజ కూలంలో చిన్నయ తండ్రి వేంకటరంగరామానుజాచార్యులపారు మత్తాచార్యులుగా ఉండేవారు. ఆయన సంస్కృతప్రాకృతాల్లో తమిళాంధ్రభాషల్లో మంచి పండితు డనిపించుకున్నాడు. నీరాడంబరంగా నిర్మలంగా జీవిస్తున్న ఆయన అగ్రవర్ణనికి చెందిన వైష్ణవ గురువు ప్రతిపాదిభయంకరం శ్రీనివాసాచార్యుల వారి దృష్టిలో పడ్డాడు. వైష్ణవ మత ప్రతిపోపకులైన శ్రీ రామానుజాచార్యులపారి జన్మస్తలం శ్రీ పెరుంబుదూరు. అక్కడి ఆలయంలో ఉండి వైష్ణవ మత ప్రచార ప్రశ్నాలు చేయవలసిం దనే శ్రీనివాసాచార్యులపారి కోరిక ప్రకారం చిన్నయ తండ్రి శ్రీ పెరుంబుదూరు చేరి అక్కడే నూటపడి సంవత్సరాల (!) సుదీర్ఘ కాలం జీవించాడు. 1836 దాకా ఆయన ద్రావిడ వేద పారాయణం చేస్తూ మత్తాచార్యులు బోధించారు.

వేంకట రంగ రామానుజాచార్యులపారి ఏక పుత్రిక చిన్న వయసులోనే వైష్ణవ్యాసికి గురయింది. అమెకన్నా చిన్నయ చిన్నవాడు. అందువల్లనేమా అతడు గారాబంగా పెరిగాడు. అలాకాకపోతే పదహారు సంవత్సరాల వయసునిండేదాకా అక్కరజ్జునం లేకుండా పెరిగేవాడు కాదేమో. తన చుట్టూ ఉన్న మత్తాచార పరాయణ జీవన పద్ధతులను గమనిస్తూ ఉండేవాడు. తండ్రి చేసే వేదాంత బోధలు అప్రయత్నింగానే చిన్నయను ఆకర్షించి ఉంటాయి. అయినా అతడు అక్కర జ్జునం కోసం వెంపర్లాడినట్లు కనిపించదు. చిన్నయ తండ్రిగారి మిత్రుడోకాయన ఒక శుభ సమయంలో శ్రీ పెరుంబుదూరు విచేసి ఈ ఏకపుత్రుడి సంరక్షణభారణ్ణి స్వచ్ఛందంగా తననెత్తిన పెట్టుకున్నాడు. ఆ వ్యక్తి పేరు కంచి రామానుజాచార్యులు. ఆయనే తరహాత చిన్నయకు ప్రథమగురు వైనాడు. ఆప్యటి పద్ధతుల ప్రకారం చిన్నయ నామలింగానుశాసనమనే అమరకోశాస్త్రి, బాలరామాయణాస్త్రి, ఆంధ్రానామ సంగ్రహమనే అచ్చ తెలుగు నిఘంటువునూ కంర్పుం చేశాడు.

మదరాసులోని బ్రిటిషువారి దగ్గర కంచి రామానుజాచార్యులపారికి ఒక విధమైన పలుకుబడి ఉండేది. ఆయన చిన్నయ తండ్రి మదరాసు చేరాలని ప్రోత్సహించాడు. అక్కడ బ్రాహ్మణేతరోద్యమ నాయకుడూ, వ్యాపారస్తుడూ అయిన గాజుల లక్ష్మీనరసీంహం త్రైతై అనే పలుకుబడిగల మరోవ్యక్తి ఉండేవాడు. ఈ ఉభయులూ కరిపి నుప్పిం కోర్చులో న్యాయ నిపుణులుగా పనిచేసే అవకాశం కల్పించేందుకు ఈస్ట్మిండియా కంపనీ అధికారులను ఒప్పించి చిన్నయ తండ్రికి ఉపాధి కల్పించారు. తండ్రితోబాటు

చిన్నయ మదరాసు చేరుకున్నాడు. అక్కడే తమిళ ప్రాకృత భాషల్లో వ్యాకరణ విద్యలో సంప్రదాయ పద్ధతి విద్యాభ్యాసం కొన్సాగించాడు. కంచి రామానుజాచార్యుల దగ్గర తర్వ మీమాంసా శాస్త్రాలనూ, శ్రీరామ శాస్త్రాల వద్ద వేద వేదాంతాలనూ అభ్యసించాడు. హాయిగ్రిమంత్రాపాసకు డైనాడు. సిద్ధాంత కొముదినీ, సంస్కృత పంచ కావ్యాలనూ, అంధ్రశబ్ద చింతామణి, అధర్యణ కారికావళి, అప్పకీయాలనూ అధ్యయనం చేశాడు. ఎవరి దగ్గర ఏమే గ్రంథాలను చదువుకున్నాడో స్ఫ్రోంగా తెలియదు. ఇంగ్లీషు కూడా నేర్చుకున్నాడుగానీ, ఎక్కడ ఎలా ఏ స్తోయి దాకా చదివాడో నిరూపించే సాష్ట్యధారాలు దొరక లేదు. మప్పయి సంవత్సరాలు నిండే సరికి సంప్రదాయ విద్యల్లోను, ఇంగ్లీషులోనూ పండితుడనే గుర్తింపు పాండాడు. ఏదో విధంగా ఈశ్వరించియా కంపేటీవారి సద్వావం సంపాదించగలిగాడు.

తండ్రి మరణానంతరం చిన్నయ కరోర దారిట్ర్య మనుభవించాడని చెప్పారు. ఆప్సన్ మిషన్ సూక్తల్లో ట్రైవ మతాచార్యులకు తెలుగు బోధించాడుగానీ, ఆయన ఉపాధ్యాయ పదవిని సరిగ్గా ఎప్పుడు పాండాడో తెలియదు. ఆ బడిలో పండిత పరీక్షలకు విద్యార్థులను తయారు చేశాడు. కవి పండిత పోషకుడనే పేరు పెట్టుకున్న స్తానిక న్యాయాధికారి కలువలపట్లి రంగూధ శాస్త్రికి చిన్నయ పాండిత్యం గురించి తెలిసింది. ఆయన ఇంట్లో చిన్నయ భారతీయాలంకారిక శాస్త్ర సిద్ధాంతాలను గురించి ఆపువుగా అనర్థంగా గంటల తరబడి మహాపోన్యాసం చేసి సభ్యులను పరవశింపచేశాడని చెప్పారు. మదరాసులోని ధార్మిక విద్యాసంప్త పచ్చియపు ట్రిప్పుకు ప్రధానాధికారి అయిన కమలేశ్వరపురు శ్రీనివాస పిళ్ళి అనే మరో పలుకుబడిగల వ్యక్తిని చిన్నయ ఆక్షరించగలిగాడు.

విక్టోరియా మహారాణి పట్టాభిషీకం సందర్భంగా 1837లో తొమ్మిది పద్యాల ప్రస్తుతిని రచించి చిన్నయ వర్ధమాన కవిగా పేరు సంపాదించాడు. అతని దస్తారీ ముడ్డుల మూటు గట్టేది. వాగ్దీరణి ఆక్ష్యూకోనేది. ఆ చిన్న కృతికి చిన్నయ “విక్టోరియా చక్రవర్తిని మకుటాభిషీక మహాత్మ పద్యరత్నములు” అనే సుదీర్ఘ సంస్కృత సమాసాన్ని పేరుగా పెట్టాడు. ఆయన బ్రిటిషు రాజభక్తి పరిపోలకుల ద్వ్యాపికార్థించి జీవన సోపానాధిరోహణలో దోహాదపడి ఉంటుంది. ఆ పద్యాలు చదివిష్టటినుంచి ఆయన వెనుతిరిగి చూడవలసిరాలేదు.

ఆ రోజుల్లో ప్రసిద్ధేస్తే ప్రౌమ్యాలు, పచ్చియపు ప్రౌమ్యాలు, క్రీస్తుయన్ ప్రౌమ్యాలు అనే మూడు ఉన్నత పారశాలలు మాత్రమే ఉండేవి మదరాసులో. అవి పేరుకు ఉన్నత పారశాలలే గానీ విద్యార్థులను మొదటి డిగ్రీ పరీక్షకు సిద్ధం చేసేవి కాబట్టి వాటిని ఇప్పటి కళాశాలలలో పోల్చివచ్చు.

వాటిలో మొదటిది దేశభాషలని పిలిచే ప్రాంతీయ భాషల్లో బ్రిటిషు ఉద్యోగులకు తర్వీయ నిచ్చేది. రండోది ప్రాందవ సంస్క. తరువాతి కాలంలో జ్యోస్ పార్టీ కార్యకలాపాలకు బ్రాహ్మణేతరోద్యమాలకూ కేంద్రమయింది. మూడోది క్రొవ మిషనరీల మతప్రచారానికి మాత్రమే ఉద్దేశించింది. అందులోనే చిన్నయ తెలుగు ఉపాధ్యాయ పుత్రిలో ప్రవేశించాడు. 1844లో శ్రీనివాస పిళ్ళి ధర్మమా అని చిన్నయ అదే ఉద్యోగంలో 1847 దాకా అక్కడ పని చేశాడు. అప్పట్లో ధర్మకర్త జన్మదినోత్సవం నాడే పారశాలాదినం జరపటం ఆవారంగా ఉండేది. స్తోపకుణ్ణీ ప్రశంసించే కవిపండితులను ఆ నమయంలో సన్మానించే వాళ్ళు సభలు జరిపి.

చిన్నయ ప్రతి సంవత్సరమూ సంస్కృతాంధ్రాల్లో శ్లోకాలూ, పద్యాలూ రాసి చదువుతుండేవాడు. 1845, 1846, 1847 సంవత్సరాల్లో ఆనాటి అగ్రవర్ధక కి పండితులను కాదని చిన్నయను మూడేళ్ళు వరసగా సత్కరించారు. ఆ పద్యాలను

**శ్రీపతి పచ్చయప్ప** యశోమండు'మనే శీర్షికతో 1950లో ప్రమరించారు. ఆ కాలంలో అగ్రవర్ధకులకు - ముఖ్యంగా బ్రాహ్మణా కులానికి - చెందిన పండితులు అతట్టి చిన్నమాపు చూశా రనడానికి అనేకనిదర్శన లున్నాయి. సాంప్రదాయిక శాస్త్రాల్లో అద్వితీయ పాండిత్యం సంపూర్చించడం ద్వారా తరువాతి కాలంలో చిన్నయ వారికి వాకట్టు చేయటమే గాక, వారిని పరాస్తులను చేశాడనమచ్చు. తనకు జరిగిన అవమానాలను చిన్నయ మౌనంగా సహించాడు. కానీ అతని అంతరాంతరాల్లో ఆ అగోరహాలు నిలిచి బాధించాయని చెప్పాలి. అది ఎలా ఎక్కడ ఏర్పాంలో బయటపడ్డదో తరువాతి ప్రకరణాల్లో రేఖామాత్రంగా ప్రస్తావిస్తాం.

1812లో మదరాసు ఫోర్స్ సెయింట్ జార్జీ కళాశాలను స్తోపించారు. బ్రిటిష్ రాజకీయాద్యోగులకు హిందూ ధర్మశాస్త్రాన్ని కూడా బోధించాలనే సంకల్పం ప్రథానంగా ఆ సంష్ట ఉధృతించింది. పుదూరి సీతారామ శాస్త్రి తెలుగు ఉపాధ్యాయులుగా పని చేసి పదవీ విరమణ చేయగానే ఆ కళాశాలను మూసి వేశారు. దాని స్తోనంలో ఈస్టిండీయా కంపెనీ వారు 1840లో రాజధాని కళాశాల నెలకొల్పారు. అందులో భారతీయుల కూడా చదువు చేపోవారు. యాజమాన్యం పుదూరి సీతారామ శాస్త్రినే ప్రథమాంధోపాధ్యాయుడుగా అందులో పునర్వీయమించింది. ఆయన 1847 దాకా అక్కడ పని చేశాడు. ఆ కళాశాల మొదటి ప్రథానాధ్యాపకుడైన ఎ.జె. అర్థాల్నాట్ అప్పటి మదరాసు రాత్రు ప్రభుత్వంలో విద్యాశాఖాధికారిగా ఉండేవాడు. సీతారామ శాస్త్రి వారసుడుగా 1847లో చిన్నయ ఆపదవిలో ప్రవేశించి 1857లో మదరాసు విశ్వనిద్యాలయాన్ని స్తోపించేడాకా పదవిలో కొనసాగాడు. ఆకాలంలో మహా విద్యాంసుడనే

పేరు సంపాదించిన పురాణం హాయగ్రీవ శాస్త్రితో పోటీ పడి చిన్నయ విజేతగా ఆ పదవి పొందగలిగాడు.

1844లో ఆంధ్ర శబ్దానుశాసనమనే పేరిలు చిన్నయ సంస్కృతభాషలో తెలుగు వ్యాకరణ గ్రంథం రాశాడు. తన రచనను తానే అనువదించి పద్యంధ్ర వ్యాకరణం రాశాడు. తెలుగు గ్రంథం 1840లో వెలువడిందని కొందరు అభిప్రాయ పడ్డదురు. కానీ ఈ రెండు తేదీల్లో ఏదో ఒకటి సరికాదని చెప్పాలి. చిన్నయ రాసిన మరో వ్యాకరణ గ్రంథం సంస్కృతంలోని సూత్రాంధ్ర వ్యాకరణం. దాని రచన కాలంగానీ, ప్రచురణ సమయంగానీ సప్తస్తంగా తెలియిను. 1858లో వెలువడిన అతడి సర్వోత్తమ రచన బాల వ్యాకరణానికి పూర్వ పూర్వ రూపాలుగా ఈ గ్రంథాలు వచ్చాయనాలి. అతడి వ్యాకరణ రచనలన్నీ తనకు ముందున్న వారి గ్రంథాలకన్నా తరువాతి కాలంలో వచ్చిన పోటీ పుస్తకాలని చెప్పవచ్చు). శోర్ట్ సయింట్ జార్జీ కళాశాలలో మొట్టమొదటి ఆంధ్రోపాధ్యాయుడైన వేదం పట్టాభిరామశాస్త్రి (1760 – 13.9.1820) రాసిన పట్టాభిరామ పండితీయం 1816లో ప్రచరితమైన సమకాలిక పండితుల గౌరవాదరాలు సంపాదించింది. దానికి పద్యంధ్రవ్యాకరణ మనే పేరుంది. పట్టాభిరామ శాస్త్రి 1820లో ఏఫ్.డబ్ల్యూ. ఎల్లిసుకు సహాయకుడుగా ఉండి రచించిన ధాతుమాల సుప్రసిద్ధ గ్రంథం. 1837లో రావిపాటి గురుమూర్తి శాస్త్రి, పట్టాభిరామ శాస్త్రి తరువాత అదే పదవిలో ప్రవేశించాడు. ఆయన సి.పి. బ్రోన్స్ కలిసి పని చేశాడు. ఆయన రాసిన తెలుగు వ్యాకరణము (1836) పట్టాభిరామ శాస్త్రి రచనకన్నా విస్తృతమే గాక అథనికం కూడా. అది బ్రోన్స్ ప్రశంస లందుకున్నది. ఈ రెండు గ్రంథాలనూ బోధించిన చిన్నయ వాటికన్నా ప్రశ్నతరమైన రచన చేద్దామనుకొని జాగ్రతగా తన గ్రంథాలను దశలవారీగా ప్రచురించాడు. తన మనసులోని తపనను బిర్మగా మలిచి తాను రాయబోయే మరో గ్రంథానికి చిన్నయ క్రమంగా ఆధారాలు స్థిరం చేసుకొన్నాడు.

అప్పట్లో బ్రిటీష్ వారు కూడా పాటించి గౌరివించిన సంప్రదాయమొకటి ఉండేది. రాజధాని కళాశాలలో ఏ శాఖలోనేవా పని చేస్తూ 'మాస్టర్' అనిపించుకున్న ప్రతి వ్యక్తికీ ప్రభుత్వం స్వంత ఖర్చులతో ఒక జత బంగారు కడియాలు చేయించి, దాని మీద 'శాస్త్రి' అనే బిరుదం చెక్కించి బహాకరించేది. తయారీ చెక్కుడంపని అంతా లండన్లోనే జరిగి ఇక్కడికి దిగువతి అయ్యేది. వేదం పట్టాభిరామ శాస్త్రి పెట్టు శాస్త్రి గాక, పుట్టు శాస్త్రి కూడా - పేరునూ పదవినీ బిరుదునూ పురస్కరించుకొని నియోగి బ్రాహ్మణుడైన గురుమూర్తి శ్మశానమన్న లేకపోయినా 'శాస్త్రి' బిరుదాన్ని స్వీకరించక తప్ప లేదు. బ్రాహ్మణేతరుడైన చిన్నయ ఆ పదవిలోకి వచ్చినపుడు 'శాస్త్రి' అనే బిరుదు ధరించటానికి

కొంత సందేహాంచి ఉంటాడు. అలా జరక్కు పోయినా సమకాలిక సాంఘిక పరిస్థితులు అతణ్ణి ఇచ్చందిలో పెట్టి ఉండవచ్చు. కళాశాల ప్రధానాధ్యాపకుడూ రాత్రి విద్యాశాఖ డైరెక్టరూ అయిన ఆర్థిత్సాట చిన్నయ మీది ఆదరాభిమానాలతో తనకు నచ్చిన మరో బిరుదు పెట్టుకొనే అవకాశం కల్పించి ఉండనూచ్చు. చిన్నయకు ఆయన దగ్గర ఉన్న సామంతం అందుకు తోడ్కుడి ఉండవచ్చు. ఆ విరాలస్తీ తెలియవు గానీ 1848-49నుంచి చిన్నయ తన పేరు చివర 'సూరీ' (పండితుడు) శబ్దాన్ని చేర్చుకోవటం మొదలు పెట్టాడని 1849లో ప్రమరితమైన మదరాసు విశ్వవిద్యాలయం పాలకవర్గం వారు ఇంగ్లీషులో ప్రకటించిన సాంవత్సరిక నివేదిక సాక్ష్యమిస్తున్నది. ఆ నివేదికలోనే చిన్నయ అభిమాని అయిన కోమహేశ్వరపురు శ్రీనివాస పేట్టి (పచ్చయపు) భర్తసంప్రద్యకు ప్రధానాధికారి) విశ్వవిద్యాలయ పాలకవర్గ సభ్యుడని పేరొక్కనటం గమనించదగ్గ విషయం.

తెలుగు మహాభారతం ఆది పర్వాన్ని ప్రమరించటంలో సి.పి. బ్రోముకు సాయపడిన వైయాకరణ రామానుజాచార్యులవారికి 1847లో చిన్నయ సహాయకుడుగా పని చేశాడు. ప్రమరణలో 'ప. చిన్నయ' అని మాత్రమే ప్రస్తావించారు. మదరాసు విశ్వవిద్యాలయం వారి ఉన్నత పారశాలలో సహాయకాంట్రోపాధ్యాయుడుగా చిన్నయ 1846లో చేరాడని మదరాసు విశేషాలు (అల్యున్క) ప్రకటించింది. ఆ సంస్కరించిన 1847-48లో తెలుగు సూపరింటెండెంటుగా వ్యవహరిస్తున్నప్పుడు కూడా అతణ్ణి చిన్నయ అనే ప్రస్తావించారు. ఈ సమాచారం అంతటికి లిథిత సాక్ష్యాలున్నాయి. అందువల్ల 1848-49లో చిన్నయ 'సూరీ' అయినాడని నిమ్మల్నగా చెప్పచ్చు. చిన్నయ అభిమానుల్లో తరవాతి కాలంలో ప్రముఖుడైన దువ్వారి వేంకటరమణ శాస్త్రి మదరాసు ప్రభుత్వం చిన్నయకు ఆ బిరుదమిచ్చిందని రాశాడుగాని, సాక్ష్యాలు అందుకు విరుద్ధంగా ఉన్నాయి. చిన్నయ వ్యాఖ్యాతల్లో శత్రుత్వం ప్రదర్శించిన కల్యారి వేంకటరామ శాస్త్రి తన గుప్తార్థ ప్రకాశికలో ఆయన పేరునూ బిరుదునూ 'చిన్న ఆసూరి' అని విభజించి, చిన్నయ వ్యాకరణం ప్రకారమే యడగుం వచ్చి 'చిన్నయసూరి' అనే రూపం ఏర్పడ్డదని ఆఫీంచాడు. ఆయనకు ఎంత ద్వేషభావం కలిగిందో ఈ ఆర్థికాల వివరాలే సూచిస్తుంది.

సీతి చంద్రికను 1853లో ప్రమరించగానే చిన్నయసూరి పేరు పెట్టుమోసింది. ఆ వచన గ్రంథం మహాత్రర సాహితీ గౌరవం సంపాదించింది. వాణీ దర్శణ ముద్రాక్షరశాల అనే సొంత ముద్రణాలయం ద్వారా ప్రమరించినందువల్ల ఆ నాటికి ఆయన ఆర్థిక పరిస్థితి ఉన్నతదశలో ఉందని విశ్వసించవచ్చు. తన కళాశాల ప్రధానాధ్యాపకులూ, విద్యాశాఖ డైరెక్టరూ అయిన ఆర్థిత్సాటకు అంకితం చేశాడా రచనను. తనకన్నా ముందు అలాంటి గ్రంథాలు రచించిన వారికన్నా వాటిని బోధించిన తన రచన మేలుగా ఉండాలనే చిన్నయ

ప్రయత్నపూర్వకంగా జ్ఞమించాడని చెప్పచ్చు). ఉదాహరణకు రావిపాటి గురుమూర్తి శాస్త్రి 1770 ప్రాంతాల్లో రాసి 1834లో ప్రమరించిన పంచతంత్ర కథలు చాలాకాలం పరిపొరణాల్లో ఉంది. చిన్నయసూరి దాన్ని స్వయంగా బోధించాడు. చిన్నయసూరి గ్రింథం సంస్కృతంలోని హింతోపదేశ పంచతంత్రాలు ఆధారంగా రాసిందే గాని, వాటిని మిత్రులాభ, మిత్రభేద, సంధి, విగ్రహాలనే నాలుగు భాగాలుగా మాత్రమే విభజించాడు. అయితే మొదటి రెండు తంత్రాలను మాత్రమే రాసి వాటిని పాశ్యగ్రంథాలుగా అమోదింపజేశాడు. ఆరెండూ ఈంచాటికీ ఉన్నత పారుశాలల్లో నిర్మించ పాశ్యగ్రంథాలుగా కొనసాగుతున్నాయంటే వాటి ప్రభావం ఎంతో అంచనా వేయవచ్చు). పాతకాలపు కవితాభాషణు చాలా వరకు పోలిన నూతన వచన రచనా సంప్రదాయాన్ని అతడు స్పృష్టించాడు. తరవాతి ప్రకరణంలో ఆ గ్రంథాల గుణ పరీక్ష చేయ్దాం. ఆ సంవత్సరమే చిన్నయ శబ్దాలక్షణ సంగ్రహమనే వ్యాకరణ గ్రంథాన్ని ప్రమరించాడు.

1855లో సూరి నూరు నీతి పద్యాల సంకలనాన్ని తెలుగులో ప్రమరించి వాటిలో తన పద్యాలు కొన్నిటిని చేర్చాడు. ఆ పుస్తకం పేరు నీతి సంగ్రహము. లిపి లక్ష్మాలను చర్చించే అతర గుచ్ఛమనే గ్రంథాన్ని నన్నయ కృతి అని సంప్రదాయ పండితులు విశ్వసించే ఆంధ్రశబ్ద చింతామణి కొక వ్యాఖ్యానాన్ని ఆయన రాశారంటారు. ఆయన సూత్రాంధ్ర వ్యాకరణ విషయంలో లాగానే ఈ గ్రంథాల రచనా కాలమూ స్ఫుర్తింగా తెలియదు. 1858లో తన సర్వోత్తమ వ్యాకరణ గ్రింథం బాల వ్యాకరణాన్ని ప్రమరించే దాకా చిన్నయ సూరి తెలుగు భాషకు వ్యాకరణ గ్రంథాలు రాస్తూ వాటిని సరిదిద్దుకుంటూ ప్రధాన రచనను సాధ్యమయినంత సమగ్రంగా సమకూర్చుటానికి అనేక పద్ధతులను పాటించి ప్రయోగాలు చేస్తుండేషాడని భావించటం సమంజసం.

చిన్నయసూరి జీవితంలో 1858 అత్యంత ప్రధానమైన సమయం. బాల వ్యాకరణమే ఆయనకు మహాత్తర ప్రతిష్ఠను సంపొదించింది. ఆయన సిద్ధాంతాలనూ, ప్రయోగాలనూ బహుధా పరీక్షించి విమర్శించే అవకాశాన్ని ఆ గ్రింథమే ప్రసాదించింది. అదే సాహితీ క్షేత్రంలో వ్యాకరణ శాస్త్ర రంగంలో ఆయనకు తిరుగులేని ఆధిపత్యాన్ని తప్పుగానో ఒప్పుగానో కల్పించింది. నిన్న మొన్నటి దాకా అతడు రాసిన వ్యాకరణ సూత్రాలు వేదసూత్రాల్లా ప్రామాణ్యం సంపొదించాయి. ఈ వ్యాకరణ గ్రింథమే మదరాసు రాత్రం మొత్తంలో తెలుగు వాళ్ళున్న అన్ని ప్రాంతాల్లో విద్యారంగంలో ద్విభాషా పరిష్కారి (diglossic situation) ఏర్పడి విస్తరించటానికి ప్రధాన హేతువు. ఈ గ్రింథం ప్రచురితమైన మరుక్షణానంచీ అన్ని స్తోయుల, అన్ని రకాల విద్యాన్నరాల, వయోభేదాలన్న విద్యార్థులకూ నిర్మించ పాశ్యగ్రంథమై సోయింది. నిద్యావిధాన

నీడేతలమీద, ప్రభుత్వమీద ఇది తిరుగులేని ప్రభావం ప్రసరించింది. సంప్రదాయ పండితులూ, సమకాలిక పర్యక్ష రచయితలూ ఈ గ్రంథాన్ని సమంగా అధిమానించి గౌరవించారు. చిన్నయ నీర్ధయించిన భాషా రూపంలో కైలిలో తప్ప మరోవిధంగా రాయగూడదనే భాషుభ్రావించింది. తొలి సారిగా ముద్రణభాగ్యం పాందిన ప్రాచీన కొవ్యాలూ, గ్రంథాలూ చిన్నయసూరి సూత్రాల కనుగొంగా దిద్ధబాట్లు పాందాయి. చరిత్రగతి ప్రాంభించి పోయింది. నవకల్పనలు అసాధ్యమై పోయాయి. భాషకు సంబంధించిన సమస్త వ్యవహారాలూ అతని అధికారానికి లోబడి నీస్తేజెప్పునాయి.

లార్డ్ మెయిన్ రాసిన మూలగ్రంథాన్ని అనుసరించి భాషస్ లుమిసిడెస్ ప్రైంజ్ రాసిన 'Manual of Hindu Law' అనే రచనను చిన్నయసూరి అదే సంపత్తిరం తెలుగు చేశాడు. అనువాదంలో పాటించిన భాషాకైలి విధానాలన్నీ ఇంచుచించు నీతిచంద్రిక రచనలో లాగానే ఉన్నాయి. బ్రిటిష్ అధికారుల నాగ్రంథం క్షణాలమీద ఆకట్టుకొంది. అది కారణంగా 1863లోనూ చిన్నయ మరణానంతరం 1869లోనూ అది రెండు సార్లు పునర్వ్యుదితమయింది. దానికి హిందూధర్మ శాస్త్ర సంస్కురమని పేరు పెట్టుడు. అనువాద కార్యక్రమంలో నరపారి గోపాలకృష్ణము సెళ్ళి చిన్నయసూరికి తోడ్డుడ్డు. ఈ పని కూడా అగ్రవర్ధకానికి చెందిన వట్టం వాసుదేవ పరిపూర్వ శాస్త్ర తనకన్న ఏడు సంపత్తిరాలు ముందుగా ప్రమరించిన వ్యవహారదర్శణము (భూపాలీయము) అనే రచనకు పోటీగా రాసిందే. అది కొవ్య/గ్రాంథిక భాషా మర్యాదలకూ చిన్నయ సూరి సూత్రించిన వ్యక్తరణానికి విరుద్ధమైన భాషలో ఉంది. దానికి మూలం జాన్ ప్రియర్ ఫామ్ రచన.

మదరాసు చిశ్వవిద్యాలయంలో ప్రథమాంధ ప్రధాన పండితుడుగా 1857లో పదవి స్వీకరించిన చిన్నయ 1861 డిసెంబరులో పదవి విరమణ చేసే దాకా కొనసాగాడు. 1865 ప్రాంతాల్లో సుప్రసిద్ధ సంస్కృత భాషా నిఘంటువు చిశ్వకోశానికి చిన్నయ వివరాలు రాశాడంటారు. అంతకు ముందే 1860లో సంస్కృతంలోని శబ్దమంజరిని పోలిన విభక్తి బోధిని అనే తెలుగు పుస్తకం వెలువరించా డంటారు. ఆయన చేతి రాతలో ఏడు సంపుటాల తెలుగు నిఘంటువును సిర్దం చేశాడని, వాటిలోని మొదటి సంపుటాన్ని ముత్యాలకోవంటి సాంత దస్తారితో రాశాడనీ తెలుస్తుంది. అంత పెద్ద కార్యాన్ని ఎప్పుడు మొదలు పెట్టి ఎంతకాలం తీసుకొని తయారు చేశాడో తెలియదు. ఈ నాటికీ ఆలిఫితప్రతి ముద్రితం కాలేదు. కానీ అది సూర్యరాయాంధ్ర నిఘంటు కారుల కుపయోగుడింది తరువాతి కాలంలో. కాకినాడలోని ఆంధ్రసాహిత్య పరిపత్తువారి అధీనంలో ఉంది.

పద్మి విరమణ చేసిన తరవాత కొద్ది కాలానికి చిన్నయసూరిని ఆహించిన రాచపుండు 1862 జనవరి నాటికి ఆయనను బలితీసుకుంది. తొక్కుతొలిసారి ఉద్యోగంలో చేరేముందు చిన్నయ సి.పి. బ్రోనుకు దశావతార గ్రంథ సంపాదనలోనూ ప్రాచీన కావ్యం రామాభ్యదయం రాత ప్రతిలో కొంత భాగాన్ని సేకరించటంలోనూ తోడ్పుడ్డుడు. ఆయన 1842 అక్టోబరు 22వ తేదీన వర్తమాన తరంగిఁఁ అనే పత్రిక సంపాదకుడికి రాసిన ఒకానొక లేఖ ప్రతి ఇప్పుడు దొరికింది. అందులో ఆయన ఒక పద్యర్థాన్ని ప్రయోగచైవిత్రిసి నిర్మయించటంలోనూ సాయపడులసిందని పండితులోకాన్ని అర్థించాడు. ఆ ఉత్తరం గ్రాంథిక భాషా సమకాలీన వచన భాషల కలగలుపుగా ఉండటం చిత్రమనిపిస్తుంది.

తండ్రి మరణం తరువాత ఏ కొద్ది కాలమో తప్ప మొత్తంమీద చిన్నయసూరి జీవితం ప్రశాంతంగా, ఏ రకమైన బాధలూ లేకుండా సాగిపోయింది. సమకాలిక పండిత లోకంతో శత్రువు మిత్రత్వా లాయన కున్నపనటానికి తగినన్ని సౌశ్రూధారాలు కూడా లేవు. ఆయన సమకాలంలో సామాజిక భాషా సమస్యలను చర్చించిన విద్యాంశు లెపరూ ఆయను స్వరించలేదు. చిన్నయకూడా ఆ గోదవలు పట్టించుకున్న దాఖలాలూ లేవు. తన చదువేమో రచనలేమో తప్ప మరేము పట్టుని అంతర్ముఖు డనిపిస్తాడు. జీవిత కాలరులో ఎటువంటి సాహిత్య చర్చల్లోగాని, భాషాగోప్యల్లోగానీ ఆయన పాలుపంచుకున్నట్లు కనిపించదు. సమాజంలో ఆయన అందుకొన్న ఉన్నత స్థాయిని ఆశ్చేఫించే తెలుగు పద్య భాగాలు లభిస్తున్నాయిగాని, వాటినాయన భాతరు చేసినట్లూ కనిపించదు. ఆనాటి అగ్రహర్ష కవి పండితుల ప్రసంగాల్లో “సాతెజాండ్ర సభా మధ్య, సాతానిః పండితో త్రపుః” అనే సంస్కృత శ్లోకభాగం వినిపించేది. తనలాగానే చిన్న కులాలకు చెందిన జనం మధ్య చిన్నయ పండితో త్రముడుగా వెలుగుతున్నాడనే ఆశ్చర్యమధి. ఈర్షాప్యరుడైన ఏ అగ్రహర్ష పండితుడో ఈ శ్లోకాన్ని రాసి ఉంటాడు — అజ్ఞాత రచయితగా. చిన్నయసూరి వ్యక్తిత్వాన్ని గురించి ఇప్పటికి తెలిసినంతలో ఆయన ఇటువంటి అధిక్షేపాలనూ లక్ష్మీప్రభునూ లేదు. తీవ్రవిమర్శకు జంకినట్లూ లేదు. తన పనేదో తాను చూసుకున్నాడు. తన చదుపుసంధ్యలూ రచనలూ తప్ప మాచే ఆయనకు పట్టులేదు. చివరికి ఆయన ఫోటో కూడా దొరకలేదు. కొన్ని దశాబ్దాల కీందట చిన్నయసూరి చిత్రమని ఆయన గ్రంథం అట్టమీద ప్రచురిస్తే అది చివరికి దేవరాజ సుధీమఁఁ అనే బిరుదున్న తంజనగరం తేమ్మారు మాత్రయ్యదని తేలింది!

మొత్తం మీద చిన్నయసూరి నిర్మల ప్రశాంత జీవితం గడిపాడు. కేవలం 53 సంవత్సరాల జీవితంలో తెలుగు విర్వల్కం మీద చెరగని ముద్రవేశాడు. ఆయన

పాండిత్యన్ని ఆయన గర్వ శత్రువులు కూడా శంకించలేదు. బ్రాహ్మణశతర కులాల్లో కూడా మహా విద్యాసులున్నారనీ, ఉంటారనీ నిరూపించటం లక్ష్యంగా పెట్టుకోవడం వల్ల చాందసత్యం ఒంటపట్టించుకున్నాడొమో కానీ తన లక్ష్యాన్ని ఆయన సాధించాడనే చెప్పేవి. అయినా ఒకవెరుధ్వంగ కనిపీస్తుంది. సమకాలికుడైన అగ్రపద పండితులు యొన్నారు గొరవించలేదు. ఆసమయంలో బ్రాహ్మణశతరులూ, బ్రిటీష్ పాలకులూ చిన్నయను విపరీతంగా అభిమానించి ఆదరించారు. అయితే తెలుగులో పాండిత్యం సంపోదించిన బ్రిటీష్ ఫారెవరూ చిన్నయను లక్ష్య పెట్టానే లేదు. కాలగతిలో ఆయన రచనలమూ, సిద్ధాంతాలనూ నెత్తిన పెట్టుకొని మోయటం బ్రాహ్మణుల పాలయింది - వాళ్ళ క్షుపలయునా పండితులయునా. చిన్నయ సమకాలికులైన బ్రాహ్మణశతర కవిపండితులు కూడా భాషా విషయకంగా ఆయన సిద్ధాంతాలనూ, సూత్రాలనూ సమర్థించలేదు కానీ అప్పటి ఉపాధ్యాయులూ, పాలకవర్గమూ మొచ్చుకున్నట్లు తెలుస్తుంది. ఆయన విజయాల్లగానే అపజయాలుకూడా ప్రభావశీల ఘోషించాడు. ప్రచండమైనవే. తరవాతి ప్రకరణంలో మదరాసులోనూ, ఇతరజ్రా నాటి సాహితీ వాతావరణం ఎలాపుండేదో చర్చిద్దాం - ఆంధ్రభాషా సాహిత్య చరిత్రల్లో చిన్నయసూరి స్తోనాన్ని నిష్పోత్తికంగా నిరూపించటానికి. ఆయన జిమ్మెల్లోనే కొందరు వెన్నుపోటు పాడిచారనో మోసగించారనో అంటారు.

అంత మహాన్నత వ్యక్తిత్వానికి అలా జరిగింది!

## 2. సమకాలిక పరిస్థితులు

పందొమ్మెదో శతాబ్దంలో మదరాసులో జీవించిన చిన్నయసారి తస్మీండియా కంపెనీనుంచి బ్రిటీష్ ప్రభుత్వానికి అధికారం బదిలీ కావచ్చాన్ని చూశాడు. 1639లోనే మదరాసు సెయింట్ జార్జీ కోటును కట్టురుగానీ అప్పటికే భారత దేశమంతా ఇంగ్లీషుపూరి అధీనంలోకి రాలేదు. భారత భూభాగం మీద తమ ఆధిపత్యాన్ని బలపరుచుకోవటానికి కంపెనీవారు త్రిముఖ రాజకీయ విధానం అమలు చేశారు. వ్యాపారం, బేరసారాలు, నవ్వజెప్పుటం అనే మార్గాల ద్వారా భారతీయ రాజ్యాలను ఒక్కొక్కటిగా కబళింప జూశారు. ఆ పద్ధతి కార్బూధనకు పనికి రాన్పుడు చాణక్య నీతి ద్వారా రకరకాలుగా రాజుల మధ్య విభేదాలు కల్పించి దేసభావాలు రెప్పగొట్టారు. మూడో విధానంగా తమ ఉద్యోగులకు భారతీయ సామాజిక విద్య పద్ధతుల్లో శిక్షణ ఇచ్చారు. తరవాత భారత ప్రజలకు ఇంగ్లీషు మాధ్యమం ద్వారా పాశ్చాత్య సంస్కృతిని అలవర్చారు. ఆ మూడో మార్గాన్ని ప్రణాళికా బద్దంగా పాటించి 1720 నుంచీ క్రిస్తువ సాహిత్యం స్థాపించి ప్రచురించి ప్రచారం చేశారు.

కలకత్తాకు దగ్గరలో ఉన్న సిరాంపూర్లో మొదలైన ముద్రణ విధానం 1806 నాటికి మదరాసు నగరంలో తలయెత్తింది. 1813లో చర్చి మిపసరీ స్టాపెన్టీ స్టోపితమయింది. 'ఛార్జర్ ఆఫ్' అమల్లోకి వచ్చింది. ఆ యేడే కంపెనీవారు ఛార్జర్ సెయింట్ జార్జీ పారశాలను నెలకొల్పారు. 1837 నాటి విక్టోరియా రాణి పట్టుభోషించం ఈ ప్రయత్నాలను త్వరితం చేసింది. నేటి ఆంధ్రప్రదేశ్లోని మచిలీపట్టంలోనూ మదరాసు నగరంలోనూ పారశాలలు ఏర్పడ్డాయి. ఆ సంష్టులు క్రమంగా క్రమబద్ధంగా దేశీయ భావనలమీద తమ

ప్రభావం చూపటం మొదలు పెట్టాయి. సిపాయిల తిరుగుబాటు అనే అప్రశస్త నామధేయంగల ప్రథమ స్వీతంత్య సమరం విఫలమైన 1857లోనే మదరాసు విశ్వవిద్యాలయాన్ని స్నాపించబంతో ఈ ప్రయత్నాలుకు ఒకరూపమేర్చడింది. బహుభాషా ప్రాంతమూ, భిన్న జాతుల నివాస స్థలమూ అయిన మదరాసు నగరంలో ఈ మార్పులు వస్తున్న సమయంలో చిన్నయసూరి జిన్నించాడు. షైఫపుడు కాబట్టి అతడి మత భాష తమిశం. అతడి మాత్రభాష తెలుగు. బోధన శిక్షణాలవల్ల సంస్కృత భాషమా కొంతవరకు ప్రాకృత భాషలనూ నేర్చుకోవలసి వచ్చింది. అపురూప్మి పురస్కరించుకొని ఇంగ్లీషుభాష అభ్యసించినందువల్ల సామాజిక రంగంలో ఉన్నత స్థితికి చేరుకోవడానికి తోడ్పడింది. క్రైస్తవులూ, మతం మార్పుకొని క్రైస్తవులయిన వాళ్ళు పరిపాలకులనుంచి అన్ని విధాలా సహాయసంపదదు పాందినా బ్రిటిష్ విద్యావిధానం అగ్రవర్ణాలనూ, తక్కువ కులాలనూ సమర్పిస్తుటోనే చూసింది. హిందూ సమాజంలో ఎంత తక్కువ స్తాయిలో ఉంటే బ్రిటిషువాళ్ళు అంత ఎక్కువగా తోడ్పడ్డడారు. ఈసరపాస్యాన్ని అనుభవ పూర్వకంగా తెలుసుకొన్న చిన్నయ ఈమార్గాన్ని స్వప్రయోజన సాధనకు వినియోగించుకున్నాడు.

మొట్టమొదటచి సారిగా పాశ్చాత్య భావనల, సిద్ధాంతాల, ఆదర్శాల, సంస్కృతి విశేషాల ప్రభావానికి లోబడిన భారతీయ సమాజం అలోచనా విధానాలూ విద్యాపరిమితులూ అనుహ్యంగా విస్తరించటం మొదలయింది. సర్వేయర్ జనరల్ ఆఫ్ ఇండియాగా పదవీ విరమణ చేసిన కర్బుల్ కాలిన్ మెకంజీ (1753-1821) వంటి ప్రభుత్వాధ్యోగులు సాధారణంగా భారతీయుల, ముఖ్యంగా ఆంధ్రుల, చరిత్ర సంస్కృతుల అధ్యయనానికి కావలసిన లిథిత సాక్షాదారాల సేకరణలో శ్రద్ధానక్తులు ప్రదర్శించారు. కావలి వేంకట బొర్రయ్ (1776-1803) సహాయంతో మెకంజీ వేలకోలదిగా తెలుగులోని కైఫీయతులను సేకరించాడు. కొంతవరకు గతవరిత్తను ఆ లిథితాదారాలు దృష్టి తెచ్చాయి. 1802నుంచి ప్రభుత్వం దేశభాషల్లో ఉత్తరవులు జారీ చేయటం మొదలు పెట్టింది. క్రైస్తవ మిషనరీలూ ప్రభుత్వాధ్యోగులూ దేశభాషలు నేర్చుకొని వ్యక్తరణ గ్రంథాలనూ, ద్విభాషా నిషుంటువులనూ ప్రచురించటం మొదలు పెట్టారు. చిన్నయ పారశాలోపాధ్యాయు దయ్యేనాటికి ఇలాంటి గ్రంథాలు కొన్ని వెలుపడ్డాయి. కొంత వచన సాహిత్యం ప్రచురితమయింది. విద్యార్థుల, ఉద్యోగుల ప్రయోజనం కోసం అటువంటి సాహిత్య స్ఫూర్తి మంచి ప్రోత్సహం లభించింది. పరన పారనాల్లో చిన్నయ ఆ నూతన సాహిత్యాన్ని వినియోగించక తప్పలేదు.

పాశ్చాత్యానిద్వాంసులూ సాహిత్యపరులూ ఆయా శాస్త్రాల్లో రంగప్రవేశం చేసే దాకా భారతీయ దేశభాషల్లోని వ్యక్తరణాలు పద్యగ్రంథాలుగా ఉండేవి. పాటికి పాటిని

అష్టాధ్యాయి కాకపోయినా భట్టోచ్చి సిద్ధాంతకోముది అయినా ఆదర్శంగా ఉండేది. నిషుంటువులన్నీ పద్యగ్రంథాలే. అవి నామలింగానుశాసన మనే అమరకోశానికి అనువాదాలూ అనుకరణాలూ. మన గ్రంథాల సంఖ్య అల్లాల్చిల్చి. మహాకవ్యాలే గాక నమకాలిక రచనలు కూడా చాలా వరకు కాగితాల్నో, తాటాకుల మీదనో లిథితరూపంలో ఉండేవి. అకారాది క్రమంలో ఉన్న నిషుంటువులు లేనే లేవు. దేశభాషలన్నీ సంస్కృతం నుంచి ప్రాకృత భాషల ద్వారా పుట్టినవన్న విశ్వాసం తిరుగులేనిదిగా ఉండేది. చారిత్రక దృష్టితో విషయ పరిశీలన చేయటమనేది ఆ కాలంలో అనుహ్యాం. తెలుగు ప్రైలాలజీ అనే గ్రంథంలో ఎన్.డబ్బు. ఎల్లిస్ 1816లో మొదటి సారిగా తెలుగు భాష మూల ద్రావిడం నుంచి ఏర్పడి ఉంటుందని ఉపోంచాడు. పద్యాంధ వ్యాకరణము/పట్ట్యాభిరామ పండితీయ మనే వ్యాకరణగ్రంథం రచించిన వేదం పట్ట్యాభిరామ శాస్త్రి (1760- 13.9.1820) శాస్త్రీ సయింట్ జార్జీ పార్టశాలలో మొదటి ప్రధానాంధోద్యాపకుడుగా ఉండి ఎల్లిసుకు ఎంతో సమర్పంగా సాయపడ్డాడు. ఎల్లిస్ ప్రోత్సహం వల్లనే ఆయన ఆంధ్రధాతుమాలను రచించి తెలుగు క్రియారూపాలను సప్తస్తరంగా వివరించాడు. ఆయ్దో మరుసటి సంపత్తిరమో విలియం కార్ (1761-1831) రాసిన తెలుగు వ్యాకరణం వర్ణనాత్మక పద్ధతిలో సిరాంపూర్ నుంచి వెలువడింది. విలియం బ్రాన్ (1765-1837) రచించిన ఎగామర్ ఆఫ్ ది జింతూ లాంగ్స్జెంస్ 1817లో ప్రమరితమై దేశియ పండితుల మెప్పు కూడా సంపాదించింది. 'రెండేళ్ళు తరవాత రూపాందిసప్పుడు దేశభాషాగ్రంథకరణ సభవారు ఆ వ్యాకరణ రచనను నిర్మించ పార్ట్‌గ్రంథంగా నియమించారు. 1821లో ఎ.డి. కాంబెర్ (1760-1840) రచించిన 'గ్రామర్ ఆఫ్ తెలుగు లాంగ్స్జెంస్ కామస్టీ టర్న్యూడ్ యాజ్ జింతూ' అనే గ్రంథమూ, దానితోబాటు తెలుగు-ఇంగ్లీషు నిషుంటువూ వెలుగు చూశాయి. వేదం పట్ట్యాభిరామ శాస్త్రి, చిన్నయసూరి బాల వ్యాకరణానికి రెండేళ్ళు ముందు తెలుగు వ్యాకరణం రాసిన ఉదయగిరి శేషయ్య తనకు గురు స్తోనంలో ఉన్నారని కాంబెర్ ప్రశంసించాడు. 1823లో జస్.పి. మారిస్ (1798-1858) రాసిన వ్యాకరణమూ, 1840లో సి.పి. బ్రాన్ (1798-1884) రాసిన వ్యాకరణ గ్రంథమూ వెలుగు చూశాయి. చిన్నయసూరి బాల వ్యాకరణం వెలువడటానికి ఒక సంపత్తిరం ముందే 1857లో బ్రాన్ వ్యాకరణం దీపీయ ముద్రణ పాండినా, దాని ప్రభావం సూరి మీద పడ్డే లేదు. కాంబెర్కు అంకితం చేసిన గురుమూర్తి శాస్త్రి ఉత్తమ తెలుగు వ్యాకరణ గ్రంథం 1836లో ప్రకాశిత మయింది. ఆ శతాబ్దీలో ల్యిట్చే విద్యాంసులూ సంప్రదాయ పండితులూ తెలుగులో అనేక వ్యాకరణ గ్రంథాలు వెలువరించారు. వాటిలో కొన్నిటినయినా చిన్నయసూరి బోధించక తప్పలేదు. వాటిలో ఏ ఒక్క గ్రంథమూ చిన్నయసూరి మనుసు

117696

మీదగానీ, రచ్చా విధానం మీదగానీ ఏ కొంచెం ప్రభావమూ చూపకపోవటం విశేషం. అయితే అతడు సంప్రదాయ పండితులు మాత్రమే చెప్పిన కొన్ని సూత్రాలనూ, ప్రదర్శించిన కొన్ని ఉదాహరణలనూ సవరించటంకోస్తోంది, ఖండించటంకోస్తోంది. ఉపయోగించక పోలేదు. ఆలోచనలో గానీ, విషయ వివేచనలోగానీ ఏ పాటి ఆధునికత్వాన్ని అయిన సంప్రదాయ బుద్ధి సహించలేక పోయింది. తాను తక్కిన అందరికన్నా కరుడుగట్టిన సంప్రదాయవాదినీ, తనను తొలిదశలో తక్కువ చూపు చూసిన అగ్రపద్ధతి పండితులందరికన్నా తానే ఛాందసుడీ లోకానికి చాటి చెప్పాడు.

బ్రిటీష్‌ఫారు రంగప్రవేశం చేసే దాకా తెలుగు నిఘంటువులన్నీ పద్యరూపంలోనే ఉండేవి. 1818లో విలియం బ్రోన్ ప్రచురించిన 'A Vocabulary of Gentoos and English' అనేది పాశ్చాత్య పండితులు సమకూర్చిన తొట్టుతోలి ద్విభాషా నిఘంటువు. మచిలిపట్టం వారయిన మామిడి వెంకయ్య, గుండమెళ్ళ పురుషోత్తం అనే యిద్దరు ఆయనకు సాయపడ్డరు. వెంకయ్య శభ్యార్థ నిఘంటువు (1764)నూ, (1816లో రాసి 1848-49లో ప్రచురించిన) ఆంధ్ర దీపికమూ నిర్మించాడు. రెండోది బ్రోన్ గ్రంథాన్ని సమూహాగా పెట్టుకొని ఆ పాశ్చాత్య పండితుడు చేసిన నవకల్పనలను ఆచరణలో పెట్టిన నిఘంటువు. ఈ నిఘంటువులు వచనంలో అట్టర క్రమంలో ఉన్నవి. లేఖన సంప్రదాయంలో మాత్రం నిశిచిన అతి ప్రాచీన ధ్యానులను విలియం బ్రోన్ పరిపూరించాడు. వద్యాంధ్ర నిఘంటువుల్లో కనిపించే పదాల సంబ్యకు మూడురెణ్ణన్న పదజాలంతో, రమారమి 15,000 ఆరోపాలతో ఎ.ఎ. కాంబెల్ తెలుగు-ఇంగ్లీషు నిఘంటువు 1824లో వెలువడింది. తెలుగు అధికార భాషా గౌరవం పొందినప్పుడు మరింత ఉపయోగకరంగా ఉంటుండన్న విశ్వాసంతో (!) అతడు ఆరోపాలను రోమన్ లిపిలో సమకూర్చాడు. ఆయనకు రాపిపాటి గురుమూర్తి శాస్త్రి సహాయకుడు. ఈ శాస్త్రి సాయంతోనే జి.సి.మారిస్ అనే మరో పాశ్చాత్య విద్యాంసుడు 1835, 1839లలో రెండు సంపుటాలుగా మరో ద్విభాషా నిఘంటువును ప్రచురించాడు. శామ్యాల్ జాన్సన్ ఇంగ్లీషు నిఘంటువు సమూహాలో ఈ నిఘంటువు తయారయింది. ఆ తరువాత 1852లో సి.పి. బ్రోన్ Little Dictionary తో బాటు 42,369 ప్రధానారోపాలతో అతడి తెలుగు-ఇంగ్లీషు నిఘంటువు ఆధికారికంగా వెలువడింది. దానికి బ్రోణ్ నిఘంటువని పేరు. దీని నిర్మాణంలోనూ ఇతర పండితులతో బాటు గురుమూర్తి శాస్త్రి తో ద్విడ్డడు. సి.పి. బ్రోన్ 1853లో ఇంగ్లీషు-తెలుగు నిఘంటువును, 1854లో మిశ్ర భాషా నిఘంటువును, 1855లో జిల్లా కోశాన్ని ప్రచురించాడు. మూడోది విల్సన్ కోశానికి అనుబంధంగా ప్రచురితమయింది. నిర్మాణ కాలం కచ్చితంగా చెప్పటం కుదరదుగానీ 1858లో చిన్నయసూరి తెలుగు-తెలుగు నిఘంటువు విశేషరూపం సంతరించుకోంది.

అరోపాలను అతర క్రమంలో సమకూర్చటం, అర్థాలను వచనంలో ఇవ్వడం తన్న పూర్వ నిఘంటుపులను స్క్రింటటంగాని, వాటి రచనా ప్రక్రియను అనుసరింటటంగాని చిన్నయసూరి నిఘంటుపు పాటించలేదు. ఈ నాటికి చిన్నయ నిఘంటుపు ముద్రితం కాలేదు. దాని మొదటి సంపుటం ముత్యాల్లాంటి అతరాల్లో చిన్నయసూరి దస్తురీలో ఉంది. ఆ నిఘంటుపు విశేష ప్రతిని కాకిసాడలోని ఆంధ్ర సాహిత్య పరిషత్తు గ్రంథాలయంలో భద్రపరిచారు. అందులోని సమాచారాన్ని సూర్యరాయంధ్ర నిఘంటువనే ఏడు సంపుటాల బృహస్పింటు నిర్వాతలైన పండిత ప్రకాండులు ఉపయోగించుకున్నారు. వారు దర్శించిన రూపంలోనే చిన్నయ నిఘంటుపులో శబ్దార్థ నీర్మయం ఎలా జరిగిందో తెలుస్తుందిగాని, బహిః ప్రపంచానికి మూల గ్రంథంలో ఏముందో ఇవ్వటికీ తెలీదు. ఇందులో కూడా చిన్నయసూరి కొన్ని ప్రాచీనాంధ్ర మహా కావ్యాల్లోని శబ్దార్థాలను మాత్రమే స్వీకరించాడుగాని, అర్యాచీన గ్రంథాలనూ సమకాలిక ప్రయోగాలనూ ఆమోదించలేదు. అతడి సంప్రదాయైక దృష్టి విజయం సాధించింది.

తెలుగులోని వచన రచనల సంఖ్య అల్పాల్పం. మహా కావ్యాల్లో అక్కడక్కడ చిన్న పర్యభావాలను అతకడానికి సుదీర్ఘ సమస్తహక్కాల్లో వస్తుపునో, విషయాన్ని అభివర్ధించటానికి మాత్రమే వచనం ఉపయోగించింది. ఇతర విధాల కాదు. అయితే 1520నుంచి విశ్వానాథ స్తోనాపతి రాసిన రాయపాచకము వంటి వచన రచనలు క్వాచిత్క్రంగా వెలుపడుతుండేవి. వీటి రచన సమకాలిక భాషా రూపాలతో కైలితో నడించింది. ఈ నూతనసంప్రదాయ బ్రిటిషుయగంలో ప్రాథమికరచనలను వ్యాఖ్య నించటంలో, ప్రభుత్వ ప్రకటనల్లో, ప్రధానంగా పార్యగ్రంథ రచనలో కనిపొస్తుండేది. రాపిపాటి గురుమూర్తి శాస్త్రి పంచతంత్రము సమకాలిక వచనశైలిలో సులభంగా సూటిగా ఉన్న తెలుగులో 1834లో ప్రచురితమయింది - రచనాకాలం 1770 అయినా. ఆ గ్రంథం నిర్మింధ పార్యగ్రంథంగా ఉండేది. 1853లో ఆను రాసిన సీతిచంద్రిక వెలుగు చూసేదాకా చిన్నయ ఆ గ్రంథాన్ని విద్యార్థులకు బోధించాడు. సూరి రచన పద ప్రసిద్ధ ధారాపుద్రితో కావ్యభాషలో సాగింది. అయితే అక్కడక్కడ - ముఖ్యంగా పాత్రల సంభాషణల్లో - చిన్న చిన్న వాక్యాలు కనిపొస్తాయి. చిన్నయ తనదైన అభినవ సాంప్రదాయిక వచనశైలిని రూపాందించాడు. ప్రభుత్వం నెలకొల్పిన దేశ భాషా గ్రంథకరణ సభకు తాను అధ్యాత్మాడైన తరవాత తన రచనా విధానానికి అనుగుణంగా లేని మరే గ్రంథమూ పార్యగ్రంథం కాకుండా చూశాడు - నాటి సాహితీస్తాయి ఎంతటి దయునా. ఇక్కడ కూడా ఆయన సమకాలిక ప్రమాణాలను నిరాకరించాడు. జీవర్యాషా విషయంలో కూడా ప్రాచీన సంప్రదాయ విధానాలకే కట్టుబడ్డాడు.

సంస్కృతంలోని భట్టు బాణాడి కాదంబరి వంటి మహోత్తమ రచనలకు అభిందు గారమన్నా, 19వ శతాబ్దిదాకా భారతదేశంలో వచన రచయితలనే వాళ్ళ చాలా అరుదుగా ఉండేవాళ్ళ. దేశ వాస్తుంగా పారశాలలనూ, కళాశాలలనూ బ్రిటిషువారు స్టోపించటం మొదలుపెట్టినపుడు వాళ్ళ ఔంతీయ భాషలను ప్రోత్సహించటం ఆరంభించారు. బోధన పరిపాలన రంగాల్లో నూతన పద్ధతిలో వచన సాహిత్యస్టోక్కి దారి తీశారు. అప్పుడు సమకాలిక పండిత లోకం ద్విధా విభక్తమయింది. ఒక వర్గం ఆధునిక వచన సాహిత్య నిర్వాచనికి ఉప్పిచ్చారింది. రెండోవర్గం ప్రాచీన సంప్రదాయ పరిరక్షణ పేరిట ఈమార్పును శాయశక్తులా ప్రతిష్ఠించింది. హిందీలోని బ్రిట్ భాషా మాండలికంలో లల్లాజీ (1763-1835) రచించిన హితోపదేశ్ సమకాలికమైన ఆధునిక శైలిలో ఉందిగానీ సంప్రదాయమాదులు దాన్ని ఆమోదించలేదు. ఒక్కమైన బెంగాలీలో మృత్యుంజయ్, గుజరాతీలో గోవర్ధన్ దాస్, మలయాళంలో తంబురాన్ - చిన్నయసూరి లాగానే ప్రాచీన వచన రచన సంప్రదాయాన్ని పరిరక్షించటానికి నడుం కట్టారు. మర్క్వైపు బెంగాలీలో ఈశ్వరచంద్ర విద్యాసాగర్, అస్సోంలో భారువా, చిన్నాలో ఫకీరా, పంజాబీలో పూరణీసింగ్, మహారాష్ట్రలో ముల్లర్ రావ్, గుజరాతీలో నల్సూర్ శంకర్, కేరళలో రాజరాజవర్మ వంటి ఆధునికలు వచన సాహిత్యాన్ని సులభ భాషలో శైలిలో స్టోక్కు అక్రమ జ్ఞానాన్ని తేలికగా వ్యాప్తిలోకి తేచున్ని, అభిప్రాయ ప్రసారమే దాని ప్రధాన లక్ష్యం కావాలని ఉఖలాట పడ్డారు. తెలుగువారిలో కూడా సామినేని ముద్దునరసింహ నాయుడు (19వ శతాబ్దిం) తన హిత సూచనిలో (రచనా కాలం 1840; ప్రచురణ 1862) ప్రాచీన పదాలను పరిపారించాలనీ భాషను ఆధునికికరించాలనీ వాదించాడు. ఈ సంస్కృతా వాదులతో చర్చలకు దిగుబాసికి కూడా చిన్నయసూరి సిద్ధుపడినట్లు లేదు. ఒకానోక తెలుగు పత్రికా సంపాదకుడికి ఆను కూడా తననాటి వచన రూపాల్తో తన సిద్ధాంతాలకు వ్యతిరేక మయిన పద్ధతిలో ఉత్తరం రాసినప్పటికీ, అతడు ఏకోన్ముఖంగా నిశ్శబ్దంగా ఆధునికికరణ ప్రయత్నమిటినీ వ్యతిరేకించాడు.

ప్రాచీన కావ్యవచన పద్ధతినే పరిరక్షించాలనే చిన్నయసూరి పట్టుదలకు రెండు కారణాలున్నాయని ఉపోంచమ్మ. తనను చులకనగా చూసిన అగ్రవర్ధుల విద్యాంసుల ప్రాచీనతా ర్పటిఫి ఎదుర్కొనేకన్నా వారి మార్గంలోనే వారిని జయించాలనే ప్రిమ-ద్వేష సంకరభావం అందుకోక కారణం కావచ్చ. రెండోది భాషా ప్రసిద్ధుల్లో తొలినాటినుంచి నాటియికా సంప్రదాయ బద్ధతనే అభిమానించిన తమిళ ప్రభావం కావచ్చ. అయితే తమిళలకున్న సంస్కృత వ్యతిరేకత చిన్నయసూరిలో కనిపించదు. అప్పటి దాకా భారతీయ భాషలన్నిటికీ సంస్కృతమే మూలమని అందరూ నమ్ముచారు. ఆ విశ్వాసాన్ని ఖండిస్తూ బిషప్ కాల్విల్ (1855-56) ప్రతిపాదించిన ద్రవిడ భాషావాదాన్ని, మూల ద్రవిడ పునరావిష్టరణాన్ని అనుసంధించాలనే అభిలాష చిన్నయసూరికి పుట్టిలేదు. ద్రవిడ జాతీయలందరినీ విశేషంగా ఆక్రమించిన ఆ నూతన సిద్ధాంతం ఉనికి కూడా

సూరికే తెలియదని నమ్మటం క్ష్యం. అతడు మాత్రం ఆ సిద్ధాంతాన్ని అంగీకరించలేదు. తమిళం, తెలుగు, సంస్కృతాల్లో తనకెంత పాండిత్యమున్నా తన వ్యక్తిగతి గ్రింథాల్లో ఆ వాదాన్ని అనుసరించలేదు. అన్ని రకాల భాషా సాహిత్య వివాదాలకూ క్షేసం బహిరంగంగానైనా అతడు దూరంగానే ఉన్నాడు. ఎవరితోనూ ఏ వివాదంలోనూ చర్చలోనూ అతడు పాల్గొన్నట్లు తెలియదు. అతడు కేవలం అంతర్ముఖుడు. తన లక్ష్య సాధనకు ఉపకరించే బ్రిటిష్ ఫాల్స్ ను మాత్రమే ఆయన అనుసరించాడు, అభిమానించాడు, సేవించాడు. అదిన్నీ అధికారంలో ఉండి తన అభిప్రాయాలను పరిపారణాల్లో అమలు పరచగలిగిన అలనాటి విద్యాకాళా డైరెక్టరూ తన కళాశాల ప్రధానోపాధ్యాయుడూ అయిన ఆర్థిత్తాట్ వంటి వారిని మాత్రమే. మహాభారతం ఆదిపర్వానికి ప్రామాణీక పారం సిద్ధం చేయటంలో అతడు పరోక్షంగా మాత్రం సి.పి.బ్రోముకు సహాయకుడుగా పనిచేశాడు. అంతకుమించిన సంబంధాలు పెట్టుకోలేదు. చిన్నయసూరి పరిష్కారించాడని చెప్పే లిథిత ప్రతి మీద అతడా పని చేశాడని చెప్పుదగ్గ చిప్పుల్చేస్తే లేపు. తరపాతి కాలంలో సూరి ఆరాధకుడైన దుష్ట్యారి వేంకటరమణ శాస్త్రివంటివారు సూరి సి.పి. బ్రోముకు ఉపాధ్యాయుడిని చెప్పారుగాని అది నిజు కాదు. సూరిగానీ, బ్రోముగానీ అటువంటి ప్రసంగం చేయలేదు. తనకు బోధకులుగా, సహాయకులుగా, అభిమాన పాట్రులుగా ఉన్న వారందరినీ బ్రావ్ గుర్తు పెట్టుకొని స్క్రించాడు. ఆయన స్వదేశానికి 1855లో చేరుకొని అక్కడ 1884 దాకా జీవించాడు. అన్నాళ్లు ఆయన తన చిన్న చిన్న సందేహాలను తీర్చామని తనకు తోడ్పొడ్డ వారందరికీ ఉత్తరాలు రాస్తానే ఉండేవాడు — తన నిఘంటువును పరిష్కారించి ఘర్షమానం చేసే ప్రయత్నంలో భాగంగా.

చిన్నయ చాలా మొండి పట్టుదల గల మనస్సి. తన స్వభావానికి విరుద్ధమయిన ఏ సిద్ధాంతాన్ని ఆవరణనూ అతడు దరిద్రాపులకు రానీ లేదు. అతడి పనులన్నీ ఏకోన్ముఖాలు. తన సమకాలికులైన పెద్దల వ్యక్తిగతి సిద్ధాంతాలనూ, ప్రసంగాలనూ ప్రస్తావించవలసి వచ్చినపుడు కూడా అతడెవరి పేరునూ ఉదాహరించలేదు. తన సాంత జీమ్యలను గురించి కూడా తన రచనల్లో ప్రస్తావించలేదు. తాను చేయదలచుకున్నదే చేశాడు. స్వకీయ జీవిత లక్ష్యసాధనలో ఉపకరిస్తారన్న విశాసుమన్న వారిని తప్ప అతడెవరిని లక్ష్య పెట్టాలేదు. అందువల్లనే నిఘంటు నిర్మాణాలో పరిశ్రమించిన, వ్యక్తిగతి రచనలు చేసిన మరే బ్రిటిష్ విద్యానుడితోనూ అతడు ఎలాటి పరిచయమూ అపేక్షించలేదు. ఉత్తర ప్రత్యుత్తరాలు జరపలేదు. పాతకాలపు సంప్రదాయం తప్ప తనచుట్టూ ఉన్న ఏ విషయమూ అతణ్ణీ ప్రభావితం చేయలేదు. తరపాతి తరాల సాంప్రదాయిక పండిత వర్గాన్ని - ముఖ్యంగా ఇతరులను — కొంతపరకూ తానే ప్రభావితం చేశాడు. అధునికశ్వాన్ని అతడు కలలో కూడా దర్శించలేదు.

### 3. రచనలు, సాహితీ కృషి

ప్రథాన అప్రథాన భేదాలలో చిన్నయసూరి రచనలను ద్విధా విభజించచుట్టు. మొదట ప్రథాన రచనలను పరిశీలించ్చాం. అవి వ్యక్తరణ, నిఘంటు, మచన గ్రంథాలని మూడు రకాలు. హిందూ న్యాయశాస్త్రానికి ఆయన చేసిన అనువాదాన్ని ప్రథాన రచనగా పరిగణించచుట్టు. ఆయన వ్యక్తరణ గ్రంథాలు సంస్కృతాలు రెంటేలోనూ ఉన్నాయి. పరస్పర సంబంధం కలవి కాబళ్ళి వాటిని ఒకటిగానే భావించి కింది పంక్తుల్లో చర్చించ్చాం.

#### అంధ్రశబ్దాను శాసనము

అది సంస్కృత గ్రంథం. అందులో సంజ్ఞా, సంధి, తప్సు, ప్రక్షీర్ణ, క్రియా, తర్వాత పరిచేపాలు ఆరున్నాయి. తెలుగు వ్యక్తరణ లక్షణాలను క్రోడీకరించటానికి చిన్నయసూరి చేసిన ప్రథమప్రయత్న మాపిస్తుంది. కొందరీ గ్రంథం 1844లో ప్రమరితమయిందని విశ్వసిస్తున్నారు. సూరి స్వయంగా దీన్ని తెలుగులోకి పద్యగ్రంథంగా 1840లోనే అనువదించాడని మరి కొందరి నమ్మకం. మూలం కన్నా అనువాదం ముందే వెలువడిందనుకోవటంవల్ల ఈ రెండు రచనా కాలాల మధ్య సమన్వయం కుదరటంలేదు. ఆ రెండు పుస్తకాలూ ప్రమరితమైన కాలం పుష్టంగా ఎప్పటికీ తెలియక పోవచ్చుగానీ, అవి అతడి ప్రథమ ప్రయత్న ఫలితాలని చెప్పచుట్టు. పరిమాణాలో ప్రాముఖ్యంలో సామాన్యమైన ఆ గ్రంథానికి చివర చిన్నయసూరి ఆత్మస్తుతి రూపంలో రాశిన గద్య మాత్రం అసాధారణ మసిస్తుంది. అది ఇలా ఉంది.

“దిగంత విశ్రాంత చిరంతన కీర్తి విరాజమాన, సంస్కృతాది భాషాప్రక్త లక్ష్య లక్షణ జ్ఞాన మహాపండిత జేగీయమాన, నిరంకుశ నిరగ్గశ రుహీ ధారా లంకృత సంస్కృతాంధ్ర భాషానుశాసన, బహులక్ష్య లక్షణ గ్రంథ ధురీణ, సత్యదర్శన సంగ్రహ కుసుమాంజలీ మహాభాష్య ప్రవచన పారీణ, సాత్మాద శ్రీమతేష్వ కుల కలశాంబుధి పూర్వాచంద్రేణ, ఆంధ్ర రాజకీయ కళాశాలాంధ్ర పండిత చిన్నయసూరిణా ప్రణీత గీర్వాణ భాషారూపాంధ్ర శబ్దానుశాసన ..... పరిచేచ్చదః”

మొదటి ప్రశంస ప్రకారం ఆయన కీర్తి ప్రపంచవ్యాప్తం, శాశ్వతం. ఇది పెద్దాచిన్నా అందరూ సర్వసాధారణంగా చెప్పుకొనే అతిశయోక్తి. సంస్కృతంతో సహ ఎనిమిది భాషల్లో వ్యాకరణ సూత్రాలనూ కవి ప్రయోగాదులనూ తెలిసిన పండితులు తనను పాగడుతున్నారనేది రెండో విశేషం. ఆప్సు భాషా విశారద అనే బిరుదు చాలా మందికుంది. సంస్కృతంతో బాటు ప్రాంతియ భాషలూ ప్రాకృత భీదాలు కలసి వెరశి ఎనిమిది భాషలని సౌమాన్యంగా సరిపుట్టుకోవలసి ఉంటుంది. సంస్కృతాంధ్ర వ్యాకరణ మర్యాద జ్ఞానంలో తనకు తిరుగులేదనేది మూడో ఘనత. ఆ తరవాతిది నమ్మటం క్షుం. ఎందుకంటే తానెన్నో వ్యాకరణ గ్రంథాలు రాశానేది సంశయాత్మకం. 1809లో పుట్టి పదహారు సంవత్సరాల వయసు నిండేదాకా - అంటే 1925 దాకా - అతపరజ్ఞానమే లేని వ్యక్తి కేవలం పదిహేను సంవత్సరాల కాలంలో చదిని అనేక గ్రంథాలు రాశాడనటం బడాయిమాట అనిపిస్తుంది. చివరి మాట నిజం కావచ్చు. సర్వదర్శన సంగ్రహాన్ని, కుసుమాంజలిని, (పతంజలి) మహాభాష్యాన్ని అతడు బోధిస్తుండవచ్చు. అయితే ఇలాంటి ప్రసుంగాలు చాలాపరకు సర్వసామాన్యం. యొహారంభ సమయంలో అపరిశీలితంగా ఇటువంటి మాటలనేకులు స్వేతప్రార్థకు చెప్పుకున్నారు. వ్యాకరణగ్రంథం మాత్రం అతుకులబోంత. అది అతడి ప్రథమ రచన కాబట్టి అతడి ఆలోచనాధోరణి ఎలా ఉండేదో సూచించటానికి మాత్రం అది ఉపయోగపడుతుంది.

## పద్యాంధ్ర వ్యాకరణము

ఈ రచన అసంపూర్ణం. ఇందులో కేవలం 48 పద్యాలున్నాయి. ఇది పూర్వోక్త రచనకు అనువాదం. క్రీస్తుశకం 13వ శతాబ్ది నాటి కేతన ఆంధ్ర భాషాభూషణమే పద్యాంధ్ర వ్యాకరణ గ్రంథాల్లో మొత్తమొదుటిది. అశ్రు భాగాన్ని అనువదించేలో గానే తన ప్రయత్నంలోని అపరిణతిని చిన్నయసూరి గుర్తించివుంటా డనిపిస్తుంది. అందుకే అర్దాంతరంగా వదిలి పెట్టాడు. తన పూర్వుల రచనలతో తన ప్రయత్నాలు సరితూగపని అతడే గ్రహించి ఉంటాడు.

## సూత్రాంధ్ర వ్యక్తరణము

ఇది కుర్చొ సంప్రేశ్నత భోషట్ ప్రయోగాలకొంగా రాసిన తెలుగు వ్యక్తరణ గ్రంథమే. ఇందులో సూరి పాణిని అష్టాధ్యాయి నిర్మాణ పద్ధతులను పొల్లుపోకుండా పాటించాలని ప్రయత్నించాడు. ఇందులో సంజ్ఞా, సంధి, అజంత, అచ్చిక, సర్వసామ, కారక, సమాస, తద్రిత ప్రకరణాలనే ఎనిమిది భాగాలున్నాయి. సూత్రక్రమం అసందర్భంగా, తెలుగు భాషా సహజ లక్షణాలకు నష్టకుండా ఉంది. తత్సమ తథ్యావాలను గురించి గానీ, విశేషావ్యాయాదుల గురించిగానీ ఎందుచేతనో చర్చించలేదు. అది పెద్ద లోపం.

ఉదాహరణకు అందులోని కొన్ని సూత్రాలిలా ఉన్నాయి :

క, చ, ట, త, పా: పరుషః (క చ ట త ప లు పరుషాలు)

గ, జ, డ, బా స్వరాలాః (గ జ డ ర బ లు సరళాలు)

ఉ భ యే కంపా (రేఫ ద్వివిధం - సాధు శకు రేఫలని)

హాలః పరే స్త్రిరాః (ఇతర హల్లులు స్త్రిరాలు)

ఇలా సాగింది ఆ రచన.

## శబ్ద లక్షణ సంగ్రహము

ఈ రచన 1853లో ప్రచురితమయింది. ఈ తెలుగు రచనను తన శ్రేయోభిలాషి అయిన గాజుల లక్ష్మీ నరసింహ సెట్టికి అంకితం చేశాడు సూరి. పరిచేధాంత గద్య ముక్త సరిగా ముచ్చటగా ఉంది:

“ఇది పరహస్తు చిన్నయసూరి కృతంబగు శబ్ద లక్షణ సంగ్రహ నామకాంధ వ్యక్తరణమునందు ... పరిచేధము”.

... గాజుల లక్ష్మీ నారసింహ సెట్టిగారి వలన బహుపకారంబులం బడసిన వాడం గాపుటం జేసి కృతజ్ఞతాభివ్యంజకముగా నీ గ్రంథంబుఁ దదీయాంకితంబు గాపించి వాడ - పరహస్తు చిన్నయ సూరి”

తన ప్రజ్ఞా పాండిత్యాలను ప్రశంసించుకోవటం మాని వేశాడు. ఆలోచనల్లో ఆచరణలో అతడు పరిణాతికి మస్తన్నాడనటానికి ఇది పెద్ద నిరదర్శనం. పూర్వ రచనలకొన్న ఇది చాలా విస్తృతమైన గ్రంథమేగాని ఇందులో 570 సూత్రాలను అయిదు పరిచేధాల్లో అమర్పి చెప్పాడు. ప్రకరణాల సూత్రాల వివరాలు ఇలా ఉన్నాయి:

|                       |              |
|-----------------------|--------------|
| 1. సంజ్ఞ పరిచేధము     | 42 సూత్రాలు  |
| 2. సంధి పరిచేధము      | 46 సూత్రాలు  |
| 3. శబ్ద పరిచేధము      | 214 సూత్రాలు |
| 4. క్రియా పరిచేధము .. | 118 సూత్రాలు |
| 5. ప్రక్రియ పరిచేధము  | 150 సూత్రాలు |

విశేష విశేషణ సర్వసామాది శబ్దాలన్నిటినీ ఒకే ప్రకరణంలో చర్చించట మొక విశేషముయితే, వాటిలో తత్త్వమ తర్వాచ్ఛిక భేదాలను ఈ సందర్భంలో పరిగణించక పోవటం మరొకటి. సూత్రపద్ధతిని పాటించి తెలుగు వచనంలో రచించడం రచన పద్ధతి. కొంత జాగ్రత్తగా పరిశీలిస్తే నన్నయ కృతమనుకోనే సంస్కృత రచన ఆంధ్రశబ్ద చింతమణికిది అనువాద రూపమా అన్న అనుమానం కలుగుతుంది. ఇప్పటికే గ్రంథం మొత్తం అలభ్యంగానే ఉంది. ఇతర పండితులు ఉద్దరించిన, ప్రస్తావించిన ప్రసంగాలనుచి మాత్రమే దోరికినంత వరకూ అందుబాటులోకి వచ్చింది.

గ్రంథారంభంలో ఆయన రాసిన సంస్కృత శ్లోకమొకటుంది. అది -

“పూర్వేషాం లక్ష్మీ లక్ష్మి నై  
వికృతే ర్యుక్ష్య భూరిశః  
క్రియతే బాల బోధాయ  
శబ్ద లక్షణ సంగ్రహః ॥”

పై శ్లోకంలో చేసిన రెండు ప్రసంగాలు అర్థవంతమైనవి. పూర్వ వ్యాకరణ గ్రంథాలను చిన్నయ పరిశీలించాడని, ప్రయోగాలను పిష్టుశంగా (భూరిశః) పరీక్షించాడని మొదటి ప్రసంగం పుష్టికరిస్తున్నది. రెండోది బాలబోధకోనమే (గ్రహాంధారణ పటుర్చులః:- అనేది శాస్త్ర నిర్వచనం. అర్దం చేసుకొని గుర్తు పెట్టుకో గలిగే వాడే బాలుడు) ఈ గ్రంథ రచన చేశాననటం. పాశ్చాత్య పండితులు నియోగించగా ప్రాచీన కావ్య పాత భేదాలను సేకరించి పరిష్కరించి ముద్రించిన లిఖిత ప్రతులనుచి ప్రయోగాలను సేకరించటుంలో చాలా సాలభ్యముంది. కాలం కలసి వస్తుంది. ప్రయూస తగ్గుతుంది. చిన్నయసూరి ఈ ప్రయోజనం సాధించాడు. విద్యార్థులకోసం వ్యాకరణ సూత్రాలు రాస్తున్నానన్న రెండో ప్రసంగం విస్మయముయింది. అప్పట్లో పండితోపయోగార్థం ఒకమహా వ్యాకరణ గ్రంథ రచన చేయాలన్న సంకల్పం కలిగినట్లు లేదు.

ప్రాచీన కావ్య భాషాలో ఉన్న సూత్రాలు క్లపంగా ప్పుపుంగా ఉన్నాయి. ఉదాహరణకు,

“సిద్ధి లోకంబు వలనఁ దెలియనగు” (సిద్ధి ర్లోకా ద్వారా)

“శాసనం బియ్యది దిక్షదర్శనంబు” (శాసన మితి దిక్షదర్శనమ్)

## ఆంధ్రశబ్ద చింతామణి వ్యాఖ్య

సంస్కృతంలోని ఆంధ్రశబ్ద చింతామణిని చిన్నయసూరి వ్యాఖ్యనించాడని అనేకు లభిభాషించారు. కానీ ఆ గ్రంథం అనుపలబ్లం కాబట్టి ఆ వ్యాఖ్య తెలుగులో ఉందో, సంస్కృతంలో ఉందో, దాని ప్రస్తుతి ఎంతో, ప్రామాణికత్వం ఎంతటిదో ప్రస్తుతంగా తెలియదు. అనుపలబ్లివల్ల భావితరాలారికి చిన్నయసూరి ప్రయత్న పరంపరలోని దశాప్ష్టలూ అభివృద్ధి క్రమమూ తెలియకుండా పోవటం దురదృష్టకరం. దొరికి ఉంచే అతిన్ని గురించిన అవగాహన ఎంతో పెరిగేది.

## అభ్యర గుచ్ఛము

ఈ రచన ప్రచురణ కాలం తెలియదు. ప్రాథమిక పారశాల విద్యార్థుల లేఖన పెద్దతులను ప్రమాణీకరించడం కోసం ఈ గ్రంథ రచన ఉద్దేశించింది. ఇందులో ఆక్రాల ప్రాథమిక, ద్వితీయ రూపాలను ఒక క్రమ పద్ధతిలో వివరించాడు. అక్రూడక్రూడ తననాటి వాడుకలో ఉన్న లేఖనపద్దతులను క్రమబద్ధీకరించటానికి సూరి కొన్ని సూత్రాలు రాశాడు. అతడికి భాషానుశాసనం ష్టూం కాబట్టి ఈ రచన చేసినట్లుంది. అనేక క్రియా రూపాలను పట్టీకాబడ్డం చేసి వాటి నాయన స్ఫూర్థాలంగా రెండు విధాలని వర్గీకరించాడు. సంస్కృతం నుంచి ఎరువుతెచ్చుకున్న తత్త్వమ క్రియారూపాలక వర్గమయితే, దేశ్యమనీ వికృతి అని పెరిచే భాషలోని క్రియారూపాలు రెండో వర్గమన్నాడు.

సాంస్కృతిక క్రియా రూపాల వర్గీకరణలో ఆయన వాడిస పర్పభాష చాలా సాంకేతికం - సంస్కృత వ్యాకరణాలను చాలా వరకు అనుసరించింది. ఉదాహరణకు తత్త్వమ క్రియలను 'ఇంతంజంత, మతుబంత, ఇన్వంత, మత్యర్థియ, ఆల్యంత, భావ ప్రత్యయాంత, తవ్యాంత, అనీయాంత, ముజంత, యుదంతా'లని వర్గీకరించాడు. అయితే తమిళ పండితుల ధోరణిలో దేశీయ పరిభాషను స్ఫూర్థించే ప్రయత్నం చేయనే లేదు. మారుమూల సాంకేతిక పదాలను పెద్దయొత్తున ఉపయోగించినందువల్ల రచన ప్రయోజనం దెబ్బతిన్నది. అతడు దేశ్యక్రియల భూత భవిష్యద్వర్తమాన రూపాలను పట్టీకగా ఇచ్చాడు. తీస్తు పదాలను సరిగా ఉచ్చరించేదుకు కొన్ని సూచనలు చేశాడు. కానీ ఆ పుస్తకం జనమోదం పొందలేదు. సంస్కృతంలోని శిఖాగ్రంథాలకు ప్రతిరూపమైన తెలుగు శిఖా గ్రంథం రాయాలని సంకల్పించినట్లు ఈ రచన నిరూపిస్తుంది.

## బాల వ్యక్తరణము

చిన్నయసూరి 1858లో ప్రమరించిన శబ్దానుశాసన దృష్టిగల బాల వ్యక్తరణం అతని సర్వోత్తమమై రచన. సంప్రదాయ పండితులకు ఆమోద యొగ్యమైన ప్రక్కక వ్యక్తరణ గ్రంథంగా అది అవతరించింది. తన పూర్వులూ తానూ రచించిన సూత్రాలకు, ప్రయోగాలకు, పరిష్కారాలకు, పునా రచనలకు ఇది చరమ రూపం. అంతకు ముందు తెలుగులో రెండే రెండు వ్యక్తరణ గ్రంథాలు వెలువడ్డాయి. అని క్రీస్తుశకం 13వ శతాబ్దినాటి కేతన ఆంధ్రభాషాభాషణమూ, క్రీ.శ. 1656నాటి అప్పకవి అప్పకవియమూ. మొదటి రచన సులభ సుందరం, సంకీర్ణం, పద్యగ్రంథం. రెండోది గద్యపద్య మిత్రిత్వై పద్యరచన కావ్యభాషాతో, గద్యభాగం సమకాలీక వచన రచనా సంప్రదాయంలో ఉన్న పుస్తకం. అయితే అది కేవలం వ్యక్తరణ గ్రంథం కాదు. అప్పకవి ఛందో విభాగానికిన్నిన ప్రాముఖ్యం వ్యక్తరణభాగంకన్నా ఎన్నో రెట్లు విస్తారం. వ్యక్తరణ భాగంలో సంస్కృతంలోని ఆంధ్రభాషా చింతామణి సూత్రాలకు వివరణలున్నాయి. సూరికి అప్పకవి శాసనపద్రతి మీద అభింంచిమాన ముంది. సైమెచ్చు అది రావిపాటి గురుమూర్తి వ్యక్తరణాంలో లాగా ప్రాచీన వర్తమానాంధ పద స్వరూపాలకు సమ ప్రాముఖ్యమివ్వలేదు.

బాల వ్యక్తరణారంభంలో చిన్నయసూరి రెండు తెలుగు పద్యాలను ఈ విధంగా రాశాడు :

“ మును మదుపజ్ఞం బగుచున్  
 దనరిన వ్యక్తిని సూత్రతతి యొక కొంతం  
 దెనుగించి యది ఘటీంచి  
 ననయము బాలావబోధ మగు భంగిఁ దగన్.  
 తెనుఁగునకు శబ్ద లక్షణ  
 మనయం బరయంగ వేడ్కునందిన వారల్  
 దనరఁగ నీ వ్యక్తరణం  
 బున మూలంబయిన కృతిని బోలఁ గనఁదగన్”

తానే రాసిన వ్యక్తరణ సూత్రాలకిది పాత్మినుపాదమని మొదటి పద్యం పేర్కొంటుంది. అర్థం చేసుకొని గుర్తుపెట్టుకోగల బాల విద్యర్థుల ఉపయోగార్థం ఇలా రాశానని కూడా అందులో సూరి చెప్పాడు. తెలుగు వ్యక్తరణ విశేషాలను బాగా తెలుసుకోదలచినవారు మూలగ్రంథాన్ని పరిశీలించాలని రెండో పద్యంలో సూచించాడు. అయితే ఈ రూపంలో తెలుగులో వెలువరిచిన ఈ వ్యక్తరణ రచనకు మూలగ్రంథమేదో

ఆయన స్ఫైకరించలేదు. అదోక సమస్యగా పాడువుకథగా మిగిల్చాడు. మూలం పేరు చేర్చలేదు. అందులో నుచి ఉద్దరణలిప్పలేదు. అలా చేయటం అతడికి ష్టోషమైనట్లు లేదు. భట్టోజీ దీశుల సిద్ధంత కొముదిలోని రచనాప్రక్రియనూ ప్రణాళికనూ అనుసరించి తెలుగు వచనంలో సూరి వ్యాకరణ సూత్రాలు రాశాడు. తెలుగులో తెలుగు భాషకు వర్తించేటట్లు సంప్రదాయ పద్ధతిలో వచ్చిన వ్యాకరణ గ్రంథాల్లో ఇది సుహిత్తుగా తమయింది.

బాల వ్యాకరణంలోని 465 సూత్రాలు కింద పేరొక్కన్నట్లు పది పరిచేధాల్లో ఇమిడి ఉన్నాయి :

|        |                    |                     |
|--------|--------------------|---------------------|
| 1.     | సంజ్ఞ పరిచేధము     | 23 సూత్రాలు         |
| 2.     | సంధి పరిచేధము      | 55 సూత్రాలు         |
| 3.     | తత్త్వమ పరిచేధము   | 87 సూత్రాలు         |
| 4.     | ఆచ్చిక పరిచేధము    | 38 సూత్రాలు         |
| 5.     | కారక పరిచేధము      | 37 సూత్రాలు         |
| 6.     | సమాస పరిచేధము      | 26 సూత్రాలు         |
| 7.     | తద్రిత పరిచేధము    | 28 సూత్రాలు         |
| 8.     | క్రియా పరిచేధము    | 124 సూత్రాలు        |
| 9.     | కృదంత పరిచేధము     | 22 సూత్రాలు         |
| 10.    | ప్రకీర్ణక పరిచేధము | 25 సూత్రాలు         |
| మొత్తం |                    | <u>465 సూత్రాలు</u> |

ఈ గ్రంథ ప్రాశస్త్యాన్ని పరిశీలించేముందు 19వ శతాబ్దిలో బాల వ్యాకరణానికి ముందే నాలుగు వ్యాకరణ గ్రంథాలు వెలువడి జనాదరణ పొందాయని గుర్తు తెచ్చుకోవటం మంచిది. సంస్కృతంలోని అంధ్రశబ్ద చింతామణి వ్యాఖ్యాన ప్రాయంగా వేదం పట్టాభిరామ శాస్త్రి రచించిన పద్యాంధ వ్యాకరణమనే రెండో పేరుగల పట్టాభిరామ పండితీయము 1816 నాటికి వెలుగు చూసింది. 1836లో రాపిపాటి గురుమూర్తి శాస్త్రి రచించిన తెలుగు వ్యాకరణము వెలువడింది. 1852 నాటికి ద్వితీయ ముద్రణ భాగ్యం పొందిన పుటూరి సీతారామ శాస్త్రి గ్రంథం ప్రక్షేత్రరాంధ వ్యాకరణము 1834లోనే ప్రకాశించినప్పటినీ ప్రమరితమైన ఉదయగిరి శేషయ్య వ్యాకరణము 1887లోగా పదివన్నొండు పునర్చుర్చరణలు పొందింది. ఇప్పుడు సూరి విద్యార్థులకు బోధించిన వ్యాకరణ గ్రంథాలే. అయితే ఆయన పూర్వులేవరూ సూత్ర రచనలోగాని,

సంస్కృతంలోని సూత్రవార్తిక పరిభాషా పద్ధతులనుగానీ సూరి అంత కలోరదీక్షతో ప్రదర్శించలేదనేది మటుకు వాస్తవం. ద్విడత్తును ఆర్యశరీరంలో ఇమిడ్యులంలో, తెలుగు భాషా సహజ లక్షణాలను సంస్కృత వ్యాకరణ ప్రణాళికకు అనుగుణంగా మలచటంలో సూరి తన చక్కముక్కలన్నీ ధారపోశాడు. అయితే ఈ విధానం సంప్రదాయవాదులను - మరీ ముఖ్యంగా అగ్రస్థ పండితులను - సంతృప్తి పరిచింది - వారి ఆదరాభిమానాలను సూరికి పుష్టిలంగా సంపోదించిపెట్టింది.

సూరి రాజ పోషకుల్లో ప్రముఖాతిప్రముఖుడైన గాజల లక్ష్మీనరసింహాం శ్రీ (1806-58) వ్యాఖ్యానం వల్ల మూలగ్రంథానికి ప్రశ్నాల్ని విశ్వాసంతో బాల వ్యాకరణం వెలుస్తే వెలువడకముందే పచ్చియుప్ప కళాశాలలో పండితుడుగా ఉన్న వింజమూరి కృష్ణమూర్చార్యులనే వ్యక్తిని బాల వ్యాకరణానికి వ్యాఖ్యానం రాయటానికి నియమించాడు. సూరి మరణానంతరం నాలుగు సంవత్సరాల లోపుగానే ఆ పండితుడు తన కర్తవ్యం నెరవేర్చుకుండానే 15.10.1866లో కన్ను మూశాడు. అతడి వ్యాఖ్యానం దొరకటం లేదు. 1858లో అచ్చయిన బాల వ్యాకరణం 1900లోగా పరిశోభన సార్లు పునర్చుద్దితమయింది. దశాబ్దాంతంలోగా ఓరుగంటి సోమశేఖరకవి (1818-1903) అనే వ్యక్తి సూరి వ్యాకరణ రచనను పద్యగ్రంథంగా మంచివాడు. విద్యారంగంలోని సమస్త స్తాయిల్లోనూ దేశభాషా గ్రంథకరణ సభవారూ, ప్రభుత్వమూ దాన్ని నిర్వింధ పార్యగ్రంథంగా అమలు చేసినందువల్ల బాల వ్యాకరణం ఆ నాటికి బహుజనాదరణ పొందక తప్పింది కాదు. స్నేతకోత్తర స్తాయిదాకా అది తక్కిసున వ్యాకరణ గ్రంథాలన్నిటినీ విద్యారంగంనుచితొలగించగలిగింది. అది బాలురక్షసమాని చిన్నయసూరి ఉద్దేశించినా, తెలుగు వ్యాకరణ శాస్త్రానికి అది ప్రావాణిక గ్రంథంగా అసాధారణమైన అప్రశ్ననీయాధికారం సంపోదించింది. ఈ వ్యాకరణాంలోని సూత్రాలకు అనుగుణంగా ప్రాచీన కావ్యభాషము కూడా సంస్కృతంచి 'ప్రావాణికం'గా ప్రమరించటంలో పిన్చిగా పోటీపడ్డారు. శతాబ్దాల కేంద్రటి రచనలోనియినా సరే సూరి సూత్రాలకు విరుద్ధమైన ప్రయోగం కనిపీస్తే అది తప్పినన్నారు. సూరి సూత్రాల పుణ్యమా అని ఒక నవీన 'పోర సంస్కృతరణ/నివండ్లు' సర్దుతి ఉద్ఘాటించింది. మరణానంతర కాలంలో కూడా సూరి శబ్దానుశాసన సింహాసనాధికారం సూర్తి ఆధిపత్యం చేలాయించింది.

ఇరవయ్య శతాబ్దీ ప్రథమదశకంలోనే బాల వ్యాకరణానికి అనేక వ్యాఖ్యాన గ్రంథాలు వెలిశాయి. 176 పేజీల బాల వ్యాకరణ గుప్తార్థ ప్రకాశిక అనే వ్యాఖ్యానాన్ని సుంకరి రంగయ్య అనే వ్యక్తి ప్రమరించాడు. ఆ రచయిత కల్పారి వేంకటరామశాస్త్రి శిఖ్యాడిగా

ఉండి చదివిన పారాలనూ విన్న వ్యాఖ్యానాన్ని తన సాంత రచనగా వెలువరించాడు. తత్త్వం గురుజీష్యుల మధ్య న్యాయ వివాదం మొదలయింది. రంగయ్య ఓటమి పాలయినాడు. వ్యాజ్యం సమాప్తమయ్యేలోగా కన్నమూళాడు. అందువల్ల ఆ వ్యాఖ్యానం అసంపూర్తిగానే మిగిలింది. అన్నయిన భాగాన్ని కూడా వ్యాయస్తానం గురువుకు ఇప్పించింది. గురుద్రోహ కుపితుడైన వేంకటరామ శాస్త్రి గుప్తార్థ ప్రకాశిక అనే పేరుతో 1915లో తన పద్ధతిలో ధోరణిలో తన వ్యాఖ్యానాన్ని ప్రచురించాడు. అది రెండు విధాల విశేషముయిన రచన. తన అబ్రాహామ్ జీష్యుదు తాను చెప్పిన పారాలను తస్సురించి సాంత పుస్తకంగా ప్రచురించాడన్న సంగతి తెలిసేదాకా వేంకటరామ శాస్త్రి చిన్నయసూరితో ఏకాభిష్టాయమూ, సూరి మీద అపార గారమమూ ప్రదర్శించాడు. నిజానికి ఆయన రచన కూడా అప్పటిదాకా సూరి ప్రస్తుతిగానే అన్వయించేది. దరిమిలా శాస్త్రిగారి కోపం భ్రాహ్మణేతరుడైన సూరిమీద ప్రసరించింది. సూరి రాసిన ప్రత్యుత్తరమూ దోషభూయిష్టమని రుజువు చేసి ఖండించాలనే పట్టుదల పెంచుకున్నాడు. సంస్కృత వ్యాకరణ శాస్త్రంలో అపార వైదుప్యమున్న వేంకటరామశాస్త్రి సూరికున్న సంస్కృత వ్యాకరణ పరిజ్ఞానం ఎందుకూ పనికి రాద్వనుంతగా నిరూపించే ప్రయత్నం చేశాడు. ఈ మనషపరివర్తనకు తోడుగా ఒక అనుకోని దృష్టిను ఆయన పట్టుదలకు ఆజ్యం పోసింది. కిరాణా కొట్టులో వెచ్చాలు కొంటున్న శాస్త్రికి సరకులకు చుట్టుపెట్టిన కొన్ని కాగితాల్లో సంస్కృత జ్లోకాల్లో ఉన్న ఒకానోక తెలుగు వ్యాకరణం సూల్కాలు కనిపీంచాయి. విన్న పోయినాడు ఆరకం కాగితాల్లినిటినీ కొని, చదివి, వాటిలోని సూల్కాలను సరిదిద్ది, తన వ్యాఖ్యాన గ్రంథానికి అనుబంధంగా ప్రచురించాడు. ఆ రచన జీష్యు క్లిష్టమూర్తి శాస్త్రి (1827-27.3.1891) రాసిన హరికారికావళి. ఈ సంస్కృత గ్రంథమే మూలమనీ, చిన్నయసూరి బాల వ్యాకరణము దీనికి అక్షరాక్షరానువాదమే గాని అన్యం కాదనీ శాస్త్రి పాదించాడు. ఈ వివాదం దాదాపు వచ్చెనందు సంపత్తిరాలు కొనసాగింది. తరువాతి ప్రకరణంలో దాని వివరాలు చర్చిర్దాం.

బాల వ్యాకరణ సార్పు సర్వస్వ పేటిక అనే పేరిట దూసి రామమూర్తి శాస్త్రి 1937లో ఒక వ్యాఖ్యాన గ్రంథం వెలయించాడు. దానికి గ్రాంథికాంధ్ర కల్పకమనేది నామాంతరం. అందులూ అక్షుదక్కడ బహుజనపద్ధతి సీతారామాచార్యుల శ్రోధ వ్యాకరణ చర్చలను కూడా పోలి నిగ్గి తేలిన ఘుట్టాలు కొద్దిగా ఉన్నాయి. బహుజనపద్ధతి సూరి జీష్యుడనే ప్రపాదమంది. ఆయన గ్రంథంలో బాల వ్యాకరణం చెప్పిని పిష్టయాలు కొన్ని కనిపిస్తాయి. బులుసు వేంకట రమణయ్య 'లఘు టీక' 1947లో, సూల్కార్థాలు 1949లో ప్రచురితమైనాయి. సూరి రచనమీద ఆధారపడి వ్యజల చిన సీతారామ శాస్త్రి రెండు స్నిహింపుల మహో గ్రంథాలు ప్రచురించాడు - 1951లో ఆంధ్ర వ్యాకరణ సంహితా సర్వస్వము

వెలువడగా, 1960లో బాల వ్యక్తరణాద్వ్యూతము ప్రకాశితమయింది. ఇవిగాక పదుల సంభ్యలో వ్యాఖ్యానాలూ, టీకాటిప్పణిలూ వెలిశాయి. వీటిన్నటినీ ప్రస్తావించటం కూడా దుర్దటం. భాషాధ్వయనంలో అనుశాసనాధికారిక విధానాన్ని వ్యతిరేకిస్తూ గిడుగు వేంట రామమూర్తి (1862 - 1940) ఒక మహాద్వయమం తెచ్చేదాకా తెలుగు భాషా వ్యక్తరణాలకు సంబంధించిన సమస్త విషయాల్లోనూ సూరి ఏకచ్ఛ్రాధిపత్యం తిరుగు లేకుండా సాగింది. ఆ విషయం తరువాతి ప్రకరణాలలో చర్చకు వస్తుంది. రచనాస్వామ్య శాసనం ప్రకారం ప్రశురణాధికారం సూరినుంచి లోకానికి సంమొదించిన తరువాత ఎస్సెన్ని రూపాల్లో నేటిదాకా బాల వ్యక్తరణాం ముద్రితమయిందో లెక్కాగణ్ణుడం సాధ్యం కాదు.

తన వ్యక్తరణ రచనలో అష్టాధ్యాయిలో కనిపించే సంజ్ఞలనూ, పరిష్కారాలనూ, పరిభాషనూ, నియమాలనూ, నిబంధనలనూ యథేష్టగా విస్తృతంగా ఉపయోగిట్టాడు. వామనుడి కాశికావృత్తి నాయన స్కూరించాడు. అక్కడక్కడ త్రివిక్రముడి ప్రాకృత శబ్దానుశాసనాన్ని అనుసరించాడు. అతడి సూత్ర రచన పరమ సంకీర్ణం. సూత్రాలను కంఠపారంగా ఒప్పజెప్పటం సులభశాధ్యం. పునరుక్తులనూ, అనావశ్యక పదాలనూ జూగ్తగా పరిపారించాడు. అక్కడక్కడ ప్రామాణికాభిప్రాయాలను ఉద్దరించాడు; ఉదాహరణలుగా కావ్య ప్రయోగాలను సమకూర్చాడు. వాడకలో లేని కొన్ని ధ్వనులకు ఉపిరి పోశాడు. లేని చోట్ల కనిష్ఠ ధ్వని భేదాలను కనిపొట్టాడు.

## విభ్రత్కి బోధిని

తన మరణానికి రెండు సంవత్సరాలముందు 1860లో ప్రమరించిన విభ్రత్కి బోధిని బహుశా చిన్నయసూరి చిట్టు చివరి వ్యక్తరణ రచన కావచ్చు. సంస్కృతంలోని శబ్దమంజరి నమూనాలో అది సిద్ధమయింది. ఏదు విభ్రత్లలోనూ దేశ్యదేశ్యతర శబ్దాల రూపభేదాలను అందులో సమకూర్చాడు. అప్పటికాయన కీర్తి శిఖరాగ్రంలో ఉంది కాబట్టి ఈ రచన బహు కాలం పొరుళాలల్లో పొర్చుగ్రంథంగా ఉంది.

## ఆంధ్ర ధాతుమాల

చిన్నయసూరి రచన అని విశ్వసించి ఆంధ్ర సాహిత్య పరిషత్తువారు 1930లో ఈ గ్రంథాన్ని ప్రమరించారు. పీతికాకర్తలే కర్మత్వ విషయాన్ని సందేహించారు. నిజానికిది సూరి గ్రంథం కాదు. అచ్చయిన వెంటనే అది 1820లో ఎఫ్.డబ్ల్యూ. ఎల్స్ట్రో కోరగా వేదం పట్టుభిరామ శాస్త్రి సిద్ధం చేసిన గ్రంథమని ప్రకాశకులకు తెలియువ్వింది. ఇంత పెద్ద పారపాటుకు మూల కారణం సూరి పొందిన అభండ విద్యద్గురవుమే. తెలుగు వ్యక్తరణాం గురియి ప్రామాణికంగా ప్రసంగించగల శక్తి చిన్నయసూరికి తప్ప మరప్పరికీ లేదనే, ఉండడనే పరమ విశ్వసం అంత పని చేయించింది!

## నిఘంటు రచనలు

ఒక తెలుగు-తెలుగు నిఘంటువును చిన్నయసూరి నిర్మించాడనే ప్రస్తుతి ఉంది. నిర్మిత దానికి పేరు పెట్టినట్లు లేదు. లిథిత ప్రతినిసంపాదించిన ఆంధ్ర సాహిత్య పరిషత్తువారు దాని ప్రస్తావన వచ్చినపుడు “చి.ని.” (చిన్నయ సూరి నిఘంటువు) అని వ్యషించారు. కాకినాడలోని తమ కార్యాలయంలో ఎంతోకాలం భద్రంగా ఉన్న ఆ రచనను వారెందు చేతనో ప్రచురించనే లేదు. అది ఏడు సంపుటాలుగా ఉండనీ, దాని మొదటి సంపుటం ముత్తులవంటి అక్కరాలతో చిన్నయసూరి స్వయంగా రాసిందేనని వారి కథనం. దాని నిర్మాణకాల మేదో, అందులో ఎస్సి ఆరోపాలున్నాయో తెలియదు. ఎనిమిది సంపుటాలుగా తాము ప్రచురించిన సూర్యాంధ్ర నిఘంటు నిర్మాణంలో అక్కడక్కడ ఈ నిఘంటువును స్వర్చించారు. ఉదాహరించారు. చిన్నయసూరి కేవలం 15 ప్రాచీన మహాకావ్యాలనుంచీ ఆరోపాలనూ, ప్రయోగాలనూ, సేకరించాడనీ, ఆరోపాలను అక్కర క్రమంలో పెట్టాడని, ప్రయోగాల నిజ్వాడని చెప్పేరు. సూరి గ్రంథం కన్నా ముందే మచిలీపట్టుం వాస్తవ్యానైన మామిడి వెంకయ్య అకారాది క్రమంలో 1849లో ప్రచురించిన ఆంధ్రదీపిక ఉండనే ఉంది. సూరి మొదట నిఘంటు నిర్మాణం చేసి, అందులో పేరొక్కన్న ప్రయోగ బలాన్ని పురస్కరించుకొని బాల వ్యాకరణ సూత్రాలు రచించాడని విశ్వసించేవాళ్లు లేకపోలేదు.

ఇర్వై అయిదు సంవత్సరాల కలోర పరిశ్రమ తరవాత 1885లో శబ్ద రత్నాకరమనే పేరిట ఒక తెలుగు నిఘంటువును ప్రచురించిన బహుజనపర్చి సీతారామాచార్యులు చిన్నయసూరి శిష్యుడుగా ఉండి, గురువు సేకరించిన విషయాలను తస్కురించి, తన నిర్మాణంగా నిఘంటువును వెలయించాడనే ప్రవాద మొకటి పండిత లోకంలో ఉంది. అదే నిజమయితే సూరి జీవిత చరమ దశలో - 1862 ప్రాంతంలో - సూరి లిథిత ప్రతి సీతారామాచార్యులకు ఏలాగో లభించి ఉండాలి. అయితే ఆ ప్రచారాన్ని సమర్పించే సాభ్యాలేపీ దోరకలేదు. పైపెచ్చ ఆ వాదానికి విరుద్ధమయిన నిదర్శనలున్నాయి. సూరికి ముందు కాలంలోని ఏ తెలుగు నిఘంటువూ నాలుగు వేల దేశ్య పదాలను ఆరోపాలుగా ఇప్పటికే దీనికి విశ్వసించే వాళ్లు ఉన్నాయి. సూరి నిఘంటువు చాలా వరకు దేశ్య శబ్దాలకు పరిమితమై, కొద్ది సంఖ్యలో సంస్కృత పదాలున్నదయితే దాని పరిమితి/విస్తృతి రంగసాయకులు క్రేతే 1848లో 811 పేజీల్లో రమారమి 40,000 ఆరోపాలతో ప్రచురించిన ఆంధ్రదీపికతో పోల్చినపుడు అల్పాల్పం. సూరి స్వీకరించిన ఆధారగ్రంథాలు 15 మహాకావ్యాలు. శబ్దరత్నాకరానికి 104 కావ్యాలు ఆకరాలు కల్పించాయి. సీతారామాచార్యుల నిఘంటువు దారాపు 60,000 పదాలన్న 1131 పేజీల ఉద్దంథం. సూరి శిష్యుడెగా

సీతారామాచార్యులు గురువు చేసిన పదుద్దర్ల సంచయనం వివరాలను గ్రోంచి ఉన్నా, దాని పరిమితిని తెలుసుకున్నా అతడి నిషుంటువుతో పోల్చినపుడు సూరి రచన చాలా చాలా చిన్నది. చిన్నయసూరి తన గ్రంథాన్ని 'బాల వ్యకరణ' మంచే సీతారామాచార్యులు తన కృతిని 'ప్రైథ' వ్యకరణమని - అంటే ఉన్నత ప్రమాణాలున్నదని - వ్యహరించినందు వల్ల సూరి భక్తులు ఈ ప్రపాదం పుట్టించి ఉండవచ్చు. సూరి ప్రాచీనుల వ్యకరణ ప్రవచనాలకు పెద్ద పీట వేయగా, సీతారామాచార్యుల కావ్య ప్రయోగాలకే అధిక ప్రామాణ్యం కల్పించాడు. సీతారామాచార్యుల నిషుంటువుకు సూరి నిషుంటువు ప్రధానాధారమయినా కావచ్చు; తన గురువే ఇతరులకున్న అధిక ప్రామాణికుడని శిఖ్యుడు భావించే ఉండవచ్చు.

సుజనరంజని అనే సాహిత్య పత్రికలో, 1865 డిసెంబరు సంచికలో సంస్కృతంలోని విశ్వకోశమనే నిషుంటువుకు చిన్నయసూరి తెలుగులో వ్యభ్యానం రాశడనే వార్త కనిపెస్తుంది. సూరి శిఖ్యులూ, ఉద్యోగంలో అతనికున్న చిన్నవాచ్చు అయిన బహుజనమంటి సీతారామాచార్యులు, కారుమంచి సుభూరాయలు నాయుడు, వింజమూరి కృష్ణమాచార్యులు అది నిజమేనని సమర్పించారు. కానీ ఈక్షణానికి ఆగ్రంథంలోని అకర్మణైనా దొరకలేదు. సమర్పయ్యక్రత అయిన సూరి తాను మంచి నిషుంటుకారుడు కూడా కావాలని అప్పేక్కించి ఉండవచ్చు. ఈ విషయం సూరి మరణానంతరం మూడేళ్ళ తరువాత బయటపడింది.

## వచన రచనలు

తన రచనల్లో ప్రభ్యాత్మిన వచనగ్రంథం నీతిచంద్రికను చిన్నయసూరి 1853లో వాణిదర్శణ ముద్రాకృతాల ముద్రణాలయంలో అచ్చుపేసి ప్రచురించాడు. అంటే ఆనాటికి ఆయన అంతో ఇంతో సంపన్న షైతికి చేరుకున్నాడని చెప్పాలి. సింహాగిరి నరపారి వచనముల (క్రి.స. 1300) తరవాత రావిపాటి గురుమూర్తి శాస్త్రి పంచతంత్ర కథలు (రచనాకాలం 1770: కానీ 1834 దాకా ముద్రితం కాలేదు) వెలువడే దాకా వెలుగు చూసిన వచన రచనలను వేళ్ళ మీద లెక్కించాడు. పంచతంత్ర కథలు 1834లోగా నాలుగు ముద్రణాలు పొందింది - పాతశాలల్లో పార్యగ్రంథంగా ఉండేది. సూరి ఆగ్రంథాన్ని పారంగా బోధించవలసి వచ్చింది. తెలుగు వచన రచయితలు సాంప్రదాయిక వ్యాకరణ శాసనాలను కోసం విశ్వనాథ స్టోనాపతి రాయవాచకమువెలువడ్డపుటినుంచయినా - సుమారు క్రి.స. 1600 ప్రాంతాలనుంచయినా - పూర్తిగా అనుసరించటం మానివేశారు. గురుమూర్తి శాస్త్రి అనుసరించిన ఆధునిక కైలి చిన్నయసూరికి నచ్చలేదు. అందువల్ల అదే కథను తన పద్ధతిలో రాసి ప్రచురించాలని సంకల్పించాడు. ఉభయులకూ నారాయణ

పండితుడి హితోపదేశమూ, విష్ణుశర్మ పంచతంత్రమూ సమానంగా ఆధార గ్రంథాలు. ఆకాలంలో దేశ వ్యాప్తంగా పాత్యగ్రంథ నిర్మాతలందరూ ఆ రచనలను వచనరూపంలో పునరచించి నిర్మింథ పాత్యలుగా విద్యార్థులేత చదివిచక తప్పని దృష్టితిలో ఉన్నట్టుంది.

చిన్నయసూరి ఆ రెండు కథాగ్రంథాలనూ కలిసి నాలుగు భాగాలుగా విభజించి వాటికి మిత్రులాభము, మిత్ర భేదము, సంధి, విగ్రహము అని పేర్లు పెట్టిగూడా, మొదటి రెండే రాసి తక్కిన రెంటినీ వదిలి పెట్టాడు. (పంచతంత్రాలనే అయిదూ ఇలా నాలు గనిపించుకొని రెండుగా వెలుగు చూశాయి!)

గ్రంథారంభంలో పద్యరూపంలో ఆ కథలను చదివినందువల్ల భాషాపాఠసంపుటాలు రాజీనితి కొశల్యం కూడా అబ్బుతుందని ఇలా చెప్పాడు :

“ఒనరగాఁ బంచతంత్ర హితోపదేశ

ములను బరికించి, వానిలో వలయు నంచ

ములను గొని, కొంత యథినపంబుగము గూర్చి

కృతి యొన్నదైద నీతిచంద్రిక యనంగ.

“తుద ముళ్లుగ నీ కళ్యము

పదిలముగాఁ జదినినట్టి బాలుర కోలిం

చొదలను భాషా జ్ఞానము

కుదురుం గొద లేక నీతి కుశలత్వంబున్”.

నీతిచంద్రికలోని భాష నిర్దృష్టుం. కైలి మనోహరం. అయినా రచన కావ్యభాషాలోనే సాగింది. పాత్రం సంభాషణాల్లోను కథాకథనంలోనూ చిన్నచిన్న వాత్యలున్న వద్దన సందర్భాల్లో మాత్రం భట్టుబాణుడి కాదంబరికే ఇది అనుకరణ. ఉదహారణకు సంభాషణాల్లో - “దారిద్ర్యముకంటే మరణము మేలు. మరణ మాపాత యూతనామాము. దారిద్ర్యము యాపజ్ఞిము తీవ్రవేదనాకరము... లోభము మోహమును బుట్టించును. మోహము దుఃఖము నుత్సుదించును. దుఃఖము జ్యోలనము వలె స్వాశ్రయమునకు నాశము పుట్టించును. కాబ్ట్యే లోభమునకు బుద్ధిమంతుడు లో పడడు”. (మిత్రులభము)

“ఇప్పుడోక యుపాయము చెప్పుద వినుము. నేను నీ కంరంబు కోగిలించి పట్టుకొని వెళ్లడను. గమ్య స్వోసంబునకుఁ బోకమునువు నాపట్టు విడువను. ఇంత చెప్పనేల? నా రక్షణ భారము నీది. చిత్తము వచ్చినట్టు చేయుము” .. (మిత్ర భేదము).

కథాకథన సందర్భాలకు మమ్మ -

“పీనికి వీఁడు మిత్రము. పీనికి వీఁడు శత్రువని నియమము గలదా? వ్యవహారము చేతనే మిత్రులు గాని శత్రువులు గాని కలుగుచున్నారు. నా విని కాకి యాలాగే కానిమృఖి పటికను. అనంతరము మృగ, కాక, జంబుకములు కడున్నము గలిగి తద్వనమందు వాసము చేయుచుండెను”. (మిత్రలాభము).

“తొట్టి యొక కొలనిలోని మీనముల సెల్ల బలవంతము చేసి భక్తించిన కొంగ నొక్కయొండి యుపాయము చేతం జంపెను. అట్లు నీవును నీ శత్రువును గడ ముట్టింపుము. నీ కాకథ చెప్పేద వినుము” (మిత్రభేదము).

వర్షణ సందర్భాల కుదాహార్ణాతి -

“అర్ధనాశము, మనస్తాపము, గృహమందలి దుశ్శరితము, వంచనము, పరాభమమును బ్రకాశియఁ జేయఁదగదని పెద్దలు చెప్పుదురు. కుసుమస్తంబకమువలే మానవంతుఁడు సర్వ జనుల మూర్ఖము మీదనయిన నుండఁవలే. లేదా ననమందు సమసిపోవలే ... అర్థములు నిత్యములు గావు. యొవనము రుబరీ వేగ తుల్యము. జీవనము బుద్ధుర ప్రాయము ... తటాకోరర జలమునకుఁ బరివాహమువలే సమార్జిత విత్తములకుఁద్యగమే రక్షణము”. (మిత్రలాభము)

“ఎట్టీ ప్రజ్ఞావంతుఁడుగాని పేటికాంతర్గత రత్నముంబోలే నినాలోకయోగము లేక ప్రకాశియఁడు ... మానావమానములు ప్రవర్తనాయత్తము లయియుండును... ఉద్యోగికి దూరభూమియు, విద్వాంసునకుఁ బరదేశమును, బ్రియవాదికి శత్రువును లేసియట్లు బుద్ధిముంతున కసాధ్య మొక్కటియు లేదు...

“ఇది యేమి విచిత్రంబి? రత్నసరంబు గొంపోయే జూచితిరే యని యొక్క సీమంతిసీలలామంచు వాక్రువ్య నంద తొక్కుమొగి వదనారచిందంబు లత్తి పారిష్పవేతర విస్తారితచారులోచనలై యస్పంద మిథింద సుందర వికసిత కుసుమరాజ విరాజమాన మల్లికా వల్లికా విభ్రమానుకారిణ లగుచు, సూచీముఖాలంకృత నాసికాగ్ర లగుచు, దూరీ కృత నిమేషంబుగ దృష్టిసారించి కాంచుచు, నిక్కుకంబు పద్మరాగ ప్రభా రింఫోశిం గాంచి యామిషంబని భ్రమియించే గాఁచోలు ...” (మిత్రభేదము)

ప్రధాన కథాంశానికి సంబంధించిన ప్రతి అవాంతర కథలోనూ ఏదో ఒక నీతి సూత్రం తప్పకుండ ఉండేనట్లు చిన్నయసూరి జాగ్రత్తపడ్డుడు. కరటక దమనకులనే రెండు పాత్రలు మొత్తంమీద పదమూడు అవాంతర కథలు చెప్పగా, వాటిలో ప్రతిదీ ఏదో ఒక నీతిని ప్రతిపాదించింది. అక్కడక్కడ సూరి సంస్కృతం నుంచి లోకోక్తులను ఉరాహారించాడు. ఏ విద్యాస్తాయికి చెందిన పార్యగ్రంథంలోనయునా నీతిచంద్రికాభాగం

నిర్మింధ పార్యాంశంగా ఉంటుండేది. నీతిచంద్రిక మొత్తంగాని, అందులోని భాగాలుగాని 1853 నుంచి నేటి దాకా నిర్మింధ పార్యాంశంగా ఉంటునే ఉన్నాయి. ఏ పారశాలా విద్యార్థి అయినా ఈగ్రంథంనుంచి కొన్ని పంక్తులయినా ఒప్పచెప్పకుండా బడినుంచి బయటపడలేదంటే అతడి ప్రభావం విద్యార్థంగంలో ఎంత విస్తారమో ఉపోంచవలసిందే. అత ఛేధంగా తనకు ముందున్న వచన రచనా సంప్రదాయున్ని విధ్యంపం చేసి, తన కృతక భాషా కైలిని తన జీవిత కాలంలోనే నిర్మింధ పారశాలాంశంగా విధింప జేసి, తన విధానం అనొర్ధవమని అనుసరణీయమని లనిపించుకొన్నాడు. తన వచన రచనలో అతడు చూపిన ఆధునికత్వం కథాంశాలను పేరాలుగా విభజించటానికి పరిమితం. ఆప్టటికింగ్ లోకానికి తెలియని తన భావి వ్యక్తరణ గ్రంథంలోని సూత్రాలకు ఉదహరణాల్యంగా నమూనాగా ఈరచన ప్రతిష్ఠా సంపాదించింది. పాతకాల్పు చంపూకావ్యాల్సోన్ ఆలంకారిక వచన రచనా రితిని అతడు పునరుట్టివింప జేశాడు. అనుస్వార రేపులకు ముందున్న హాల్సు వ్యోర్చుక్కంగా రాయబం అనే ఆచారం ట్రీ.శ. 575 నాటి మొత్తమొదటి తెలుగు శాసన కాలంనుంచి సంప్రదాయంగా ఉండేది. సూరి దాన్ని నిరాకరించాడు. కానీ ఏడో శతాబ్ది నాటికి ప్రత్యేక ప్రభుత్వం కోల్చేయిన శకటాఫేఫు మాత్రం నిలిపి లేఖన సంప్రదాయున్ని పునరుట్టిరించాడు. శిలా తాప్రు శాసనాల్లోగానీ, తాళపత్ర గ్రంథాల్లోగానీ, ఏనాడూ కనిపించని అర్థానుస్వారాన్ని (అరసున్నము:ఎ) లేఖన సంప్రదాయంలో కల్పించి అప్పకు కలకు మనసారా సొకారత్వం ప్రసాదించాడు. తన ప్రయోగాలను ప్రమాణీకరించి, తన కీష్కంలేస్పుపుడు వాటిని విస్మయించటం వంటి ఆతార్పిక పద్ధతు లనేకమున్నాయి అతడి రచనల్లో. మొత్తంమీద అతడి దృష్టిలోనూ భాందన సంప్రదాయమాదుల చూపులోనూ వచన రచనకు నీతిచంద్రిక ఒకే ఒక నమూనాగా, ఆదర్శంగా భాసించింది.

చిన్నయసూరి మరో వచన రచన ఇంగ్లీషునుంచి తెలుగులోకి అనువదించిన హిందూ ధర్మ శాస్త్ర సంగ్రహం. ధామస్ లుమిసిడన్ ఫ్రైంచ్ రాసిన "Manual of Hindu Law" ను నరహరి గోపాలకృష్ణము సెట్టి (1823-1888) సాయంత్రే సూరి తెలిగించాడు. మూలగ్రంథ రచయిత మదరాసు ప్రోకెస్ట్రూలో న్యాయమూర్తిగా ఉండేవాడు. అనువాదం పేరు హిందూ ధర్మశాస్త్ర సంగ్రహము. అది మొదటిసారి 1858లో అచ్చయింది. 1863లో ద్వితీయ ముద్రణ, 1869లో తృతీయ ముద్రణ వెలుగు చూశాయి. ఆ గ్రంథం భారత దేశంలో లభ్యం కావటం లేదుగానీ, బ్రిటాన్లో భద్రంగా ఉండని అనేక పరిశోధకులు పేర్కొన్నారు. ఈగ్రంథరచనకు కొంత పూర్వపుర్ధ ఉన్నట్లు భావించవచ్చు. అదే హిందూ ధర్మశాస్త్రాన్ని గురించి జాన్ ఫ్రెయర్ థామ్ అనే వ్యక్తి ఇంగ్లీషులో రాసిన మూల రచనకు వట్టం వాసుదేవ పరిబ్రహ్మ శాస్త్రం (19వ శతాబ్దం) చేసిన అనువాదం అంతకు ఏడు సంవత్సరాల క్రితమే వచ్చింది. దానికి వ్యవహార దర్శణమని పేరు;

భూపాలీయమనేది నామాంతరం. ఆ గ్రంథం చివర కింద పేరొక్కన్న పద్యముంది:

“అభిల లోకోపకారార్థ మట్టి ధర్మ  
వాక్యతతి తెల్లు భాషచే బల్కు-బడియేఁ  
గాన నవ్వుయ సూత సంస్కారములను  
విడిచి నెఱ్చుట దోషమై వెలయ దిచట”

ఈ ప్రసంగం వ్యకరణ విషయంలో ఆధికారిక ప్రమాదాల మీద సంపూర్ణ ప్రామాణ్య బుద్ధిగల చిన్నయసూరి చిత్త సంస్కారాన్ని దెబ్బి తీసినట్టుంది. శాస్త్రి రచన సమకాలిక మహ రచనా రీతిలో ఉంది. సూరి కది సమ్మతం కాదు. అందువల్ల ఈనే తన పద్ధతిలో అనుషఠించాడనాలి.

ఉదాహరణార్థం ఇంగ్లీషు మూలంనుంచీ సూరి అనువాదంనుంచీ కొన్ని పంక్తులు ప్రదర్శించాడు.

### i) Second chapter: Marriage (Paragraph 11)

The binding circumstances essential to the completion of a marriage are gift and acceptance of the girl and the ceremony termed SAPTHAPATHI or the seven steps. This is performed by the bridegroom placing the bride's foot successively on seven lines drawn upon rice in a platter. From this observance has followed the practice of any two persons pledging friendship by taking seven steps together so that the term SAPTHAPADINAM has come to be synonymous with friendship. The ceremonial in question accomplishes the marriage. The other ceremonies observed including sacrifice by fire (HOMAM) are of minor significance. The tying of Tali or nuptial token, by the bridegroom round the neck of the bride is a practice sanctioned by usage, but not prescribed in the Sastras". (Grihya Sutram)

వివాహము పుట 11; పేరా. 28

వివాహ పూర్తికిఁ గ్యాదానమును దత్తిరిగ్రూమును సప్తపదియును ముఖ్య క్రియలు. ఒక పళ్ళిరములో చియ్యము నెఱపి యేడుగింట్లు గీచి యాయేడు గీతల మీద వరుఁడు పెంటి కుమార్తె కాలు పట్టి గీతగీత కొకొక్కు-సూరి వరుసగా నడియించుట సప్తపది యనఁబడును. ఇందు చేణే యిద్దరు చెలిమి యొడంబికకయి కూడి యేడడుగులు నడుచు నాచారము గటిగినది. కాఁబళ్యి సాప్తపదినమును శబ్దము సభ్యమునకు వాచకమయినది. ఈ క్రియతోనే వివాహము పూర్ణమపుచున్నది. హోమము లోనైన యితర క్రియలు విశేషములుగావు. వరుడు కన్య కంరమందు మంగళసూత్రము కట్టుట

లోకాచారముగాని, శాస్త్రియముగాదు". (గృహ్య సూత్రము)

ii) 5th Chapter: Property (Paragraph 140)

"Property is again distinguished according as it is ancestral or self acquired. Whatever, whether immovable or movable, has been derived by inheritance or obtained by means of trimonial funds is ancestral property. That which has been obtained by individual exertion, unaided by ancestral funds is viewed as self acquired."

"ద్రవ్యము పిత్రార్థితమని స్వార్థితమని మఱల రెండు విధములుగా విభాగించు బడియుండు. పెత్త ద్రవ్యము గాని, దాని చేత సంపాదించినది కాని జంగు స్తావరములం దేదయినను పిత్రార్థిత మనఁబడును. పెత్తద్రవ్య నిరపేక్షముగ స్వీంద్రయాసముచేత సంపాదించిన ద్రవ్యము స్వార్థిత మనఁబడును.."

iii) Contract: Para 417

"If earnest money, and not the full price, have been paid, the buyer forfeits the same should the breach of the engagement be upon his part. Should it be on the part of the seller, he is liable to repay the earnest money two fold."

"పెలదీర్చుకొని సంచకరము మాత్రమిచ్చినవాఁ డొడఁబాటు తప్పిపోయిన పక్షమం దిచ్చిన సంచకరము విడిచిపెట్టివలసినది. ఒడఁబాటు దష్టుట విక్రయించిన వాన్నిదైన పక్షమందు వాడు పుచ్చుకొన్న సంచకరము రెణ్ణిగా నియ్యవలసినది".

సూరి రచన 408 పేరాల్లో 14 ప్రకరణాలుగా సాగింది. దాని వివరా లిఖి:

1. శాస్త్రముల యత్నత్త్విత్తి క్రమము (The Law and its Sources)
2. వివహము (Marriage)
3. పుత్ర స్వీకారము (Adoption)
4. రక్షకత్వము (Guardianship)
5. సామ్య (Property)
6. వినియోగము (Alienation)
7. ఉయిళ్ళ (Wills)
8. సామ్యుల్తోఁ జేయందగిన వ్యయములు (Charges on Property)
9. దాయాస్వరూపం (Disability to Inherit)
10. దాయభాగము (Partition)

11. దాయాధికారము (Succession)
12. బంగాలా శాస్త్ర సంప్రదాయము (Bengal Law)
13. మలయాళ దేశ సంప్రదాయము (Malabar Law)
14. క్రయ, విక్రయాది వ్యవహారము (Contract)

ఆయన అనువాద ధోరణిని ప్రకరణ శీర్షికలే సూచిస్తున్నాయి. నిట్య వ్యవహారంలో ఉన్న మాటలకు బదులు కొన్ని సందర్భాలల్లో వైఫంటుక శబ్దాలనూ, ఒక మారు ఎరువు మాటనూ, ఇతర్లూ మాతన పద స్ఫోర్టీస్ ఆయన అభిమానించాడు. కీంది పట్టిక నాటి వ్యవహారానికి సూరి ఎంపికకూ మధ్యగల భేదం సూచిస్తుంది :

| ఆంగ్లమూలం                   | సూరి                           | సమకాలిక                    | వర్తమాన                              |
|-----------------------------|--------------------------------|----------------------------|--------------------------------------|
|                             |                                |                            | ప్రయోగం                              |
| 1. Law                      | శాస్త్రము                      | వ్యవహారము, ధర్మము          | న్యూయార్కం                           |
| 2. Source                   | ఉత్సూతి క్రమము                 | మూలము                      | ఆధారం                                |
| 3. Adoption                 | పుత్రీస్త్వారము                | పరిగ్రహము                  | దత్తత,<br>దత్త స్త్రీకారం            |
| 4. Guardianship             | రక్తత్వము                      | రక్తత్వము                  | సంరక్షణ                              |
| 5. Property                 | సామ్య                          | సంపత్తి, ద్రవ్యము,<br>ధనము | ఆస్తి (ధనం)                          |
| 6. Alienation               | వినియోగము                      | పరాధీనత                    | అన్యకాంత(త్వ)ం                       |
| 7. Wills                    | ఉయిష్టు                        | సంకలనము, ఇచ్చ              | వీలూమాలు                             |
| 8. Charges on<br>property   | సామ్యుల్లో జీయ<br>వలసిన వ్యయము | విశేషము,<br>న్యాయము        | అంత్రభారం                            |
| 9. Disability to<br>inherit | దాయాస్త్వత                     | అయోగ్యత                    | వారసత్వానికి<br>అస్త్వత              |
| 10. Partition               | దాయభాగము                       | విభాగము, విభజన             | ఆస్తి పంపకం                          |
| 11. Succession              | దాయాధికారం                     | ఉత్తరాధికారిత్వము          | వారసత్వం                             |
| 12. Bengal Law              | బంగాలా శాస్త్ర<br>సంప్రదాయము   | బంగాలా ధర్మము              | బెంగాల్ న్యాయ<br>వ్యవహారం<br>దాయభాగం |
| 13. Malabar Law             | మలయాళదేశ<br>శాస్త్రము          | మలబార్ ధర్మము              | మరుమగదాయం                            |
| 15. Movable                 | జంగమము                         | చరము                       | చరం                                  |

"will" అనే మాటకు అనువాదంగా తర్వాత రూపంలో ఒక ఎరువు మాటను ఆమోదించాడనీ, 'సామ్య' అనే దేశ్య పదం విషయంలో తప్ప ఇతరర్లు తన సమకాల వ్యవహారంలో లేని సాంస్కృతిక పరిభాషనే అభిమానించాడనీ ప్రైప్లిక నిరూపిస్తుంది. Bengal Law అనే పదబంధాన్ని 'సంప్రదాయ' శబ్దం చేర్చిన శాస్త్ర శబ్దంలోనూ Malabar Law ను సంప్రదాయ' రహితంగా ప్రాంత స్నేహంలో రాష్ట్రం పేరు జోడించి అనువదించాడనీ గునించమన్న. అనువాద శరీరంలో అక్షరాక్షరానువాదం చేయలేదని గుర్తించమన్న. మూలభాషాన్ని మాత్రమే అనువదించి మూల వాక్యాలకు సంక్షిప్తమావాదం చేశాడని స్వీచ్ఛమువుతుంది. ఉదాహరణకు -

మూలంలోని "has been derived by inheritance - by means of matrimonial funds" అనే భాగాలను అనువదించలేదు. అలాగే అనువాదంలోని 'విభాగించేబడియందు' అనే దానికి మూలంలో మాటలు లేవు. సంస్కృత పదభాయిష్టమైన ఈ అనువాదాన్ని ప్రభుత్వాధికారులు తప్ప సాధారణ ప్రజలు ఆమోదించక పోవలుంలో అశ్వర్యం లేదు. అందుచేత ఈ అనువాదం సప్త సముద్రాలు దాటి లండన్ నగరం చేరి అక్కడ భద్రంగా ఉంది.

### అప్రధాన రచనలు, కార్య కలాపాలు

మొదటి ప్రకరణంలోనే బ్రిటిష్ రాణి విక్టోరియాను ప్రశంసిస్తా 1837లోనూ, పచ్చయ్యపు ప్రస్తుతిస్తా వ్యవస్థాపక దినోత్సవ సందర్భాల్లో 1845, 1847 సంవత్సరాల మధ్య కాలంలోనూ చిన్నయసూరి కొన్ని పద్యాలు రాశాడని ప్రస్తావించాం. 1850లో ప్రమరితమైన పచ్చయ్యపు యశోమండనము లో పచ్చయ్యపు ప్రస్తుతి పద్యాలు 3 కనిపిస్తాయి. ఆయన కొన్ని శ్లోకాలు కూడా విక్టోరియా రాణి మీద రాశాడు. 1853 నాటి శబ్ద లక్షణ సంగ్రహంభంలో ఒక శ్లోకముంది. అదే యేడు ప్రమరితమైన సీతిచంద్రిక ఆరంభంలోనూ 1858 నాటి బాల వ్యాకరణం మొదటా కొన్ని పద్యాలున్నాయి. వాటిలోని "మును మదుప్పజ్ఞం బగుచున్, దనరిన వ్యాక్షతిని ..." అనే పద్య భాగానికి కల్పారి వేంకటరామశాస్త్రి అనే వ్యాఖ్యాత విపరీతార్థం చెప్పాడు. 'ఉపజ్ఞ' మంచే ఎవరో చెప్పిన దాన్ని గుర్తు పెట్టుకొని / తెలుసుకొని' అని గ్రేంచాలనీ, 'తనరిన వ్యాక్షతిని' అనే భాగాన్ని 'తనరి-నవ్యాక్షతిని (సూతన రూపంలో)' అని చదాలని ఆయన విశ్లేషణ. ఈ విధంగా అర్థం చేసుకొంచే సూరి స్వయంగా తాను పారికారికలను అనువదించి ఈ రూపంలో ప్రదర్శిస్తున్నానని నిజమే చెప్పాడనేది వ్యాఖ్య. ఇది దుర్వ్యాఖ్య. కాకపోతే భాష్యమైదుప్యంతో చెప్పిన కువ్యాఖ్య. సూరి ఆపువుగా అనేక పద్యాలు చెప్పాడంటారు గాని, అవేపీ లభ్యం కాలేదు.

1855లో సీతిసంగ్రహమనే పేరిట సూరి సీతిపద్యసంకలన మొకటి ప్రమరించాడు. అందులో మహోభారతమువంటి మహారచనలనుంచి సీకరించిన దాదాపు నూరు పద్యాలున్నాయి. అందులో స్వీయ పద్యాలు కొన్నింటినిగూడా చేర్చాడు. బిడ్డిల్లలు ఆర్థం చేసుకొని ఒప్పమెచ్చుటానికి వీలుగా ఆయన ఆ పద్యాలకు టెప్పణి కూడా సమకూర్చాడు. ఈ ప్రయత్నం ఏపాటి జనాదరణ సంపాదించిందో స్ఫూర్చంగా తెలియదు.

సూరి వీరాభిమానుల్లో ఒకడై బాలవ్యాకరణానికి రమణీయమనే పేరున ప్రశంసైక పరాయణమైన వ్యాఖ్యానం రాసిన దుప్పారి వేంకటరమణశాస్త్రి సుజనరంజని అనే సాహితీ పత్రికను స్టోపించి సూరి తన సాంత ముద్రణాలయంలోనే ముద్రించాడని ప్రస్తుతించాడు. అదే విధంగా చిన్నయ ప్రభుత్వంయారినుంచి సూరి' అనే బిరుదాన్ని, బంగారు కడేయాలనూ బహుకరణగా పాందాడని కూడా గొప్పలు చెప్పాడు. ఈ రెండు ప్రసంగాలూ నిరాధారాలు. సూరి 1862లో కన్న మూర్ఖాడని, సుజనరంజని ప్రపథము సంచిక 1865లో వెలువడిందని చెప్పుటానికి విస్మయమైన నిదర్శనలున్నాయి. ఆ పత్రికకు 'ప్రవర్తకులు'గా ముగ్గురు సహసంపాదకు లుండేవారు - వింజమూరి క్వాషమాచార్యులు, బహుజనపట్లి సీతారామాచార్యులు, కా. సుబ్బారాయులునాయుడు అనేవార్ధు. ఆ ముగ్గురూ పచ్చయపు కళాశాలో దోగులే. వాళ్ళ పాత్యగ్రంథాల్లోని విశేషాలను విశదికరిస్తూ వ్యాపకరంపరమ పత్రికలో ప్రకటిస్తున్నాళ్ళు. (సూరి అనే బిరుదం గురించి కంకణం గురించి ప్రథమ ప్రకరణంలోనే చర్చించాం).

చిన్నయ రాసిన ఒక ఉత్తరం ఇప్పుడు లభిస్తున్నది. అది వర్తమాన తరంగిణి అనే మరో సాహితీ పత్రిక సంపాదకుడికి సూరి 22.10.1842లో రాసింది. దాని పూర్తిపాత మిది:

"మహోరాజశ్రీ వర్తమాన తరంగిణి ఎడిటరుగారి సమఖ్యానకు ఈయడుగున క్రాసుకొన్న పద్యంబు తమ పత్రికలో ప్రమరము చేసి పండితు లగువారివలన నా పద్యంబున కర్ధంబు తెప్పించి తిరుగా తమ పత్రికలో ప్రమరము చేసినా అశీష్టం బీడెర్చురని తనమును బహుశా ప్రార్థించెదను. అగ్యముగా నీపద్యం బీసారి ప్రమరము చేయవలెనని కోరెదను.

ఉ. కోడిగ మింతెగాని తనకున్ వయ సెక్కుడమ్మ నేత్రముల్ వాడు గదమ్మ పంట పగబట్టి(న) వాని సుధారసంబు ము డ్లోడు గదమ్మ యా చెలియ కక్కట వల్ప లటమ్మ యాడికల్ వేడుకలాయ మట్ల తిరువేంగళనాథ యనంతశోరికిన్.

యా పద్యములో తప్పిదమ్మలున్నం దిట్టించి నవి అభిప్రాయము పోసీయకుండా తమ పత్రికలో ప్రమరము చేతురసి కోరెదను.

1842 సం||

అక్కోబరు నెల 22వ తేది

తమ వినయ విధేయుడగు  
చి॥ సూరి॥

పై లేఖ 1842 నవంబరు 3వ తేదీ నాటి వర్ధమాన తరంగిణి పత్రికా సంచికలో ప్రచురిత మయింది. ఉత్తరం చివర ఉన్న 'చి॥ సూరి॥' అనే సంక్లిష్ట నామధేయాన్ని నవంబరు 10వ తేదీ సంచికలో వివరిస్తూ "పచ్చయపు మొదలారిగారి ధర్మబడిలోనుండే తెనుగు పండితులు పోయినసారి మాసంచికలో ప్రచురపరచిన పద్యము" అని పత్రికా ధిష్టి రాసిన రాతలు రచయిత చిన్నయసూరి అని నిరూపిస్తాయి. ఈ నిదర్శన 1842 నాటికి అతడు ప్రాచీన కావ్య ప్రయోగాలను సేకరిస్తూ ఉండేవాడనీ, నిఘంటు నిర్మాణ ప్రయత్నంలోనో వ్యాకరణ రచనలోనో ఆ కాలంలో నిమగ్నమై ఉన్నాడనీ ప్రస్తుతం చేస్తుంది. పై ఉత్తరం దాని కింది గీతలున్న భాగాలు ఆయనే రాసిన వ్యాకరణ సూత్రాలకు విరుద్ధంగా ఉన్నయని గుర్తించగలం. ఉదాహరణకు బాలవ్యాకరణ క్రియా పరిచేధంలోని 108వ సూత్రంలో చేతురు కోతు రిత్యాదు లసాధువులని యొఱుంగునది, అని ఆయనే రాశాడు. ఇంత చిన్న ఉత్తరంలో ఆయన వ్యాకరణ సూత్రాలకే విరుద్ధమైన ప్రయోగాలు ఉండటం విశేషం. దీన్నిబట్టి సాధుత్వసాధుత్వ విషయంలో ఆయన అభిప్రాయాలు అప్పటికి ఒక నిర్దారణకే రాలేదని చెప్పమచ్చ). ఆ తరువాత 16 సంవత్సరాలకు వెలువడ్డ బాలవ్యాకరణ సూత్రాలు పరిష్కారాలోచనల పర్యవసానమనాలి.

మొదటి ప్రకరణంలోనే 1840లో వైయాకరణం రామానుజాచార్యుల సహాయకుడుగా తెలుగు మహాభారతం ఆదిపర్వం పుర్ణ ప్రతిని ప్రచరణార్థం తయారు చేయుటానికి చిన్నయను సి.పి. బ్రాన్ నియోగించాడని ప్రస్తావించిన విషయం స్కూరించండి. వర్ధమాన తరంగిణిలో వెలువడ్డ ఒక వాణిజ్య ప్రకటన ప్రకారం 1842 ఆగస్టు నాటికి ఆదిపర్వ ముద్రణ పూర్తయింది. అయితే 1847 మేనెలలో ప్రచురితమైన ఆదిపర్వంలో మాత్రమే రామానుజాచార్యులు సంపాదకుడనీ, ప. చిన్నయు సహాయకుడనీ ఉంది. దీన్ని బట్టి ఆదిపర్వం అనేక ముద్రణాలు పాండించనీ అందులో ఒకదాని విషయంలో చిన్నయ పని చేశారనీ చెప్పమచ్చ). ఆ పత్రిక అతడినే "సాతాని చిన్నయు" అని మాత్రమే 1842లో నాలుగో సంచికలో ప్రస్తావించటాన్నిబట్టి ఆనాటి కతడు 'సూరి' కాలేదని కూడా భావించమచ్చ). ఇలాంటి చిన్నచిన్న వివరాలెలా ఉన్న అతడు 'ప్రామాణిక' పాత నిర్ణయం చేసి ప్రాచీన కావ్యాలను ముద్రించే కార్యక్రమంలో పాల్గొన్నాడనేది స్ఫూర్చం. అతడు చిత్తుప్రతులను సరిచేయటంలో కూడా అత్యంత శ్రద్ధాసక్తులు ప్రదర్శించేవాడని చెప్పారు. తాను సరి చూసిన ప్రతి పుట మీదా చిరు సంతకం పెట్టేవాడనీ చెప్పారు. సరిచూసే సమయాల్లో అతడు తన అభిరుచి భావాల ప్రకారం ఎన్నో పాతాలను సంస్కరించాడనే అభియోగం లేకపోలేదు. అయినా పోపం చిన్నయ సూరి కూడా అటువంటి పరిష్కారణలవల్ల ఎంతో కొంత స్ఫూర్చ పోయాడనీ, అందులో ప్రధాన నిందితుడు సూరి

మరణానంతరం నీతిచంద్రికను ప్రచరించిన ఆయన బామరిదేనీ గిడుగు వేంకటరామమూర్తి కొన్ని నిదర్శనలు చూపాడు. ఉదాహరణకు - సూరి 'కాసరంబుల మీసరంబు గారించుచు' అని రాయగా పరిష్కరణలో అది 'కాసరంబుల మీసరంబుగాఁ జించుచు' అని మారిపోయింది - దోషయుక్తంగా!

చిన్నయసూరి కోసం రెండు మహారచనలు వెలయించాడని క్లూప్పంగా చెప్పమచ్చు. ఆధునిక రచయితలకు నమూనాగా ఆదర్శప్రాయమైన ప్రాచీనకావ్య భాషా రూపంలోని వచనవైలిని 'నీతిచంద్రిక' లోనూ, అందుకావశ్యకమైన అధికారిక వ్యాకరణ సూత్రాలను బాలవ్యాకరణంలోనూ ప్రదర్శించాడు. ఈ శతాబ్దారంభంనుంచీ ఈరెండు గ్రంథాల ప్రభామమూ దినదినాభివృద్ధి చెందుతూనే ఉందిగానీ తగ్గలే దిష్టటికే - బాలవ్యాకరణ ప్రభావం, ప్రామాణ్యం చాలా వరకు తగ్గి పోయినా. నూట ఇర్వై సంవత్సరాల పైకాలం సాహిత్యరంగంలో తన అధికారాన్ని నిలబెట్టుకొన్న అద్వ్యాపంతుడని చెప్పక తప్పదు. కానీ గ్రంథచోరుడనీ (పచన రచన) సంప్రదాయ విధ్వంసకుడనీ మరణానంతరం అప్రతిష్టతమ్యకున్నపూడూ అతడే. ఆయన వ్యక్తిత్వాన్ని రచనలకూ సంబంధించి వచ్చిన వాదవిధాలను కొంత విపులంగా తరవాతి ప్రకరణంలో పరిశీలించాడు.

#### 4. వాదవివాదాలు, ప్రతిష్టందనలు

చాందన సంప్రదాయ వాదమూ భాషా ప్రమాణీకరణంలో కరోర ప్రమాణాలూ చిన్నయసూరి ప్రతిపాదించి ఆవరణలో పెట్టాడు. పరీక్షల్లో ఉత్సీర్పత సాధించటమే పరమ ప్రయోజనంగా భావించి తెలుగు భాషాభ్యయనం చేసే విద్యార్థుల పరిమిత సమూహానికి అవి పట్టబడ్డాయి. అదే సమయంలో కొద్ది సంఖ్యలోనైనా ఇంగ్లీషు భాషా సాహిత్యాలను అభ్యయనం చేస్తున్న వాళ్ళన్నారు. సంప్రదాయ పండితుల సంకుచిత ప్రపంచానికి ఆవల భాషను ఆధునికీకరించాలనీ, తమ ఆలోచనలకు పదును పెట్టాలనీ, బ్రిటీష్ ప్రభుత్వ పరిపోలనామసరాలకు అనుగుణంగానూ విస్తృత సమాజ ప్రయోజనాలకు ఉపకార కంగానూ ప్రవర్తించాలనీ నిరంతర కృషి చేస్తున్నవారు కూడా ఉన్నారు. సూరి సంప్రదాయ విధానాలకూ అతట్టి సమర్పిస్తున్న బ్రిటీష్ పాలకుల పద్ధతులకూ ఈ కొత్తరకం ప్రజల ప్రయత్నించి కొంతవరకు గండి కొట్టింది. పాత్య ప్రణాళికలో భాగంగా సాంఘిక శాస్త్ర బోధన ద్వారా సమకూడిన విజ్ఞానం ఆలోచనాపరులైన యువకుల కళలు తెరిపించటం మొదలు పెట్టింది. కాల్కమాన ప్రజాపూర్వదయాల్లో చరిత్ర దృష్టి ఇతర ప్రపంచంలోని సామాజిక రాజకీయ పరిప్రేతులూ, శాస్త్ర పరిశోధకులకు సంబంధించిన సమాచారమూ, పాశ్చాత్య సారస్వతంలోని మైధ్యమూ దాని స్వభావమూ తమ ప్రభావాన్ని ప్రసరించాయి.

బ్రిటీష్ మతప్రచారకులూ ఉద్యోగులూ ప్రచురించిన నిఘంటు వ్యక్తరణాలు సంప్రదాయ రచనాపద్ధతులకన్నా భిన్నంగా ఉన్నట్లు లోకం గుర్తించింది. కింద పేర్కొంటున్న అభిప్రాయ ప్రకటనలవంటిపేరి చిన్నయసూరికి పూర్వులైన రాపిపాటి గురుమూర్తి శాస్త్రివంటి కొండరి మనోభావాలనయినా ప్రభావితం చేశాయి.

సి.పి. బ్రావ్ తన తెలుగు భాషా వ్యాకరణానికి రాసిన ఉపోష్టతంతో 'చైనా పండితుల్లాగే హిందూ వ్యాకరులు వాడుక భాషను నిర్ణయిం చేస్తున్నారు. విద్యార్థులకు అని అంతకు ముందే తెలుసున్న విశ్వాసంతో కావ్యభాషా విశేషాలను, మాత్రమే బోధిస్తున్నా" రన్నాడు. (Hindu grammarians, like those of China, neglect the colloquial dialect, which they suppose is already known to the student, and teach only the poetic peculiarities).

అతడే తన బ్రోణ్య నిఘంటు పీలికలో "దశ్శిణ భారతీయ భాషలన్నింటిలోనూ ఒక కావ్య భాషా మాండలికమూ మరో వ్యాపారిక మాండలికమూ ఉన్నాయి. అవి ఇద్దిము భాషా సాగ్రన్ భాషా విభేదించిసంత ఎక్కువగా ఉన్నా" యన్నాడు. (Each of the Southern languages has a poetical and a vermacular dialect which vary as widely as Saxon varies from English).

ద్రవిడ భాషా తులనాత్మకాధ్యయనం వెలువరించిన భిష్ట ఆర్. కాల్ద్వెల్ "భారతీయ భాషలు సాహిత్య స్తోయికి చేరగానే కావ్యభాష్యాలి ఒక ప్రత్యేక మాండలికత్వం పొంది వ్యాకరణంలో పదబాలంలో ప్రత్యేకమై నిత్యజీవిత వ్యష్టారంలోని మాండలికంకన్న విభిన్నం కావట మనే విచిత్ర విశ్శేషము ప్రదర్శిస్తున్నా" యని ప్రసంగించాడు. (It is a remarkable peculiarity of the Indian languages that, as soon as they begin to be cultivated, the literary style evinces a tendency to become a literary dialect distinct from the dialect of common life with a grammar and vocabulary of its own).

పాతశాలల్లోగాని కళాశాలల్లోగాని విద్యార్థులుగా ఉండవలసిన అవసరం లేని వ్యాప్తిలో తమ భాషను గురించి తెలుసుకోదలచిన వారు పై మార్గంలో పరిశీలించటం ఆరంభించారు. తమతమ రచనల్లో కావ్యేతర మహన రచనా కైలిని ప్రవేశపెట్టిన పాత సంప్రదాయ మార్గంలో చిన్నయహారి పూర్వులు లనేక సాహిత్య ప్రక్రియలను స్ఫుర్తించారు; సామాన్య ప్రాథమిక శాస్త్రగ్రంథాలు రచించారు. అవన్నీ ఆకస్మాత్తుగా సూరి నిబంధించిన ప్రమాణాల కనుగొంగా తిరిగి రాయవలసివచ్చింది. ఉన్నత వర్గాల్లోని విద్యావంతుల కోవకు చెందిని వారికి ఈనిర్భంధం కంటక్షాయ మయింది. సామినేని ముద్దు నరసింహాయుడు (19వ శతాబ్ది) వంటి విద్యాధికులైన ప్రభుత్వోద్యోగులు ఆయన హితసూచని (ప్రమరణ కాలం 1867) వంటి రచనల్లో ఈ విషయాలను చర్చించి భాషాద్వ్యాత్మ గాని సాంఘిక ప్రయోజన ద్వ్యాత్మ గాని సందర్భపుద్దిలేని ఈ ప్రాచీన మర్యాదలను పరిపారించాలని వారించారు. కర్రుల్ కాలిన్ మెకంజీ సేకరించగా సి.పి. బ్రావ్ క్రోడీకరించిన స్తోనికక్షాయతులు తమ సమాజచరిత్రను పూర్వకాలంసుంచీ అప్పటిదాకా

అధ్యయనం చేయాలన్న అభిప్రాయం పుట్టించాయి - పరిశోధకులలో అంతకు ముందే ఎల్లస్ వ్యక్తికరించిన అభిప్రాయం కాకపోయినా చిపప్ రాబర్ట్ కాల్వెల్ తన మహో రచనలో ప్రతిపాదించినట్లు సంస్కృతంమంచి ప్రాకృతాల ద్వారా దక్షిణ భారతీయ భాష లుధ్వానించలేదన్న సిద్ధాంతమీద కొండరక్కనా అభినిషేషం పుట్టించింది. పాశ్చాత్య పండితులు రాసిన వ్యక్రణ గ్రంథాలు వర్ణనాత్మకంగా ఉండి ప్రాచీన భాషా లక్షణాల మీదకన్నా సమకాలిక వ్యవహార భాషా విశేషాలను ఎక్కువగా పట్టించుకున్నాయి. పాశ్చాత్య సంఘార్థోని అనేక సాహిత్య ప్రక్రియలు భారతీయ రచయితల్లో కూడా అదే విధంగా (సమకాలిక భాషలో) రచించాలనే అభిలాష రేకెత్తించాయి.

విద్యాస్పంచులకన్నా నిఘంటు వ్యక్రణాలకన్నా ఎక్కువగా దేశభాషల్లో ముద్రణ సౌకర్యం ఏర్పడటం ప్రాచీనాంధ్ర సాహిత్యాన్ని కూడా అందరికీ అందుబాటలోకి తెచ్చింది. అందాకా తాళపత్ర గ్రంథాలుగా కాగితం ప్రతులుగా మాత్రమే ఉన్న లిఖిత గ్రంథాలను సేకరించి, పరిశీలించి, పరిష్కరించి ముద్రించటం సి.పి. బ్రోవంటి వ్యక్తుల ఏకాగ్రద్వాషి కార్యసాధనతత్విరతలవల్ల, స్టోనిక పండితుల సహాయ సంపదలవల్ల సాధ్యమయినాయి. అప్పటి వచన రచనా శైలిలో కొన్ని వ్యాఖ్యాన గ్రంథాలు కూడా వెలిశాయి. ఈ కారణంగానే చిన్నయసూరీ, ఆయన అనుయాయులూ చేపట్టిన విధానాలకు ప్రతిస్పిందన వచ్చింది. పాశ్చాత్య పండితులు మూలగ్రంథాలను యథాతథంగా ప్రమరిస్తూ ఆయా సందర్భాల్లో రాతప్రతుల మధ్యగల పారభేదాలను సూచించి వాటిలో తమకు సమచిత మనిషించిన పాతాన్ని ప్రమాణంగా స్వీకరించగా, సూరీ ఆయన అనుయాయులూ తమ అధికారక వ్యక్రణ సూత్రాల కనుగొంగా పరిష్కరించి ముద్రించటం మొదలు పెట్టారు. ఒకే గ్రంథాన్ని సంబంధించిన చాలా రాతప్రతులను పరిశీలించిన అనేక విద్యాంసులు ప్రాచీన గ్రంథ పాతాలను ఈ విధంగా సంపరిచెయి దుష్ట సంప్రదాయం మొదలయిందని గుర్తించగలిగారు. అందువల్ల వారిలో ఈ విధానమీద తిరుగుబాటు భాషాలు పుట్టాయి. అనేక పారభేదాలన్న గ్రంథాన్ని పరిశీలించి ప్రామాణిక పార నిర్మయం చేసేముందు అనేక వార్షపూదాలు పండితుల మధ్య రాకుండా గ్రంథ ప్రమరణ చేయటం జరిగినట్లుంది. కానీ దురద్వష్టవశాన ఆ చర్చల వివరాలు మనక్కెప్పుడు అందుబాటులో లేవు. తన వ్యక్రణ సూత్రాల ఛాందస పద్ధతుల సామంజస్య ప్రామాణికత్వాల గురించి సూరి ఎక్కుడా ఎవరితో బహిరంగ చర్చలు చేసిన దాఖలాలు లేవు. తనకు తోచినట్లు తన మార్గంలో అతడు తన పద్ధతులను నిశ్శబ్దంగా ఆచరణలో పెట్టాడనిపిస్తుంది. తన అభిప్రాయాలనూ, విధానాలనూ చర్చలు మార్చులేవని ఆయనకు తెలిసే ఉంటుంది.

(అంధరశ్మి చింతమణి క్రూగా ఉపలబ్ధి ప్రథమ మహోకావ్య నిర్మాతగా తాను విశ్వసించిన) నన్నయ భట్టునూ, తన వార్తాల ద్వారా చింతమణి సూల్రాలను వివరించిన అథర్వణాచార్యులనూ పాణిని వరరుచులకు తల్యలుగా భావించి తన వ్యక్తరణలు గ్రంథంలో ప్రస్తావించాడేమో గాని, చిన్నయసూరి మరే వ్యక్తరునూ స్వరించలేదు. తానేక విధాల అభిమానించి ప్రామాణికుడని అనుసరించిన 17వ శతాబ్ది నాటి అప్పకుటికి కూడా ఆగోరవం దక్కించలేదు. కానీ వాస్తవంలో తాను బోధించిన వ్యక్తరణ గ్రంథాల రచయితలయిన సమకాల్పు పెద్ద పండితులను మాత్రం పరోక్షంగా విమర్శించాడు. బాలవ్యక్తరణంలో వారి ప్రసంగాలనూ వారిచ్చిన ఉదాహరణలనూ వాడుకొనికూడా పట్టుబట్టినట్లు వారి పేర్లను పేరొక్కనే లేదు. ప్రస్తావన వచ్చినప్పుడు ‘ఒకానోకడు’ వంటి మాటలను మాత్రమే వాడాడు.

జాగ్రతగా పరిశీలించినప్పుడు సమకాలంలో వయోవృత్తులయిన పూర్వ వ్యక్తరలకూ, వారి గ్రంథాలకూ సూరి ఎంతో రుణ పడ్డడని నిరూపించవచ్చు. నిడురలకు కొండొకచోకురచ లపుతాయనీ పూనుపొదవుల ఆదిపకారం లోపిస్తుందనీ సూరి చెప్పింది నిజానికి అప్పకని ఆమెప్పురణ. కొన్ని సమయాల్లో డాకు ఖాదేశం వస్తుందని మెట్టమొదటి సారి చెప్పినప్పాడు రావిపాటి గురుమూర్తి శాస్త్రి. ఆయన వ్యక్తరణ గ్రంథాన్ని సూరి రెండు దశాబ్దుల పాటు పారశాలల్లో బోధించాడు. ఆ విషయాన్ని ప్రస్తావించి సూరి వెక్కిరించి నిరాకరించాడు. ప్రశ్నయమనే అర్థంలో ‘వస్తియ/వస్తే’ అనే రూపొంతరాలను సూరి తానుకూడా వాడాడు. ఆ మాటలను మొదట ప్రయోగించిన వ్యక్తి గురుమూర్తి శాస్త్రికూడా పూర్వుడైన వేదం పట్టాభిరామ శాస్త్రి. లక్షణ విరుద్ధంబగు భాష్య గ్రామ్యమనే భావాన్ని కూడా సూరి ఆ పండితుడి దగ్గరే సంగ్రహించాడు. అయితే అందుకు ఉదాహరణంగా ఇచ్చిన ‘వస్తాండు’ అనే రూపం పుదూరి సీతారామ శాస్త్రి 1852లో ప్రమరించిన ప్రశ్నాత్మరాంధ్ర వ్యక్తరణంలోది. ఉదాహృతి అప్రయత్న సీర్డంగా సూర్కి తళ్లిందని వాదించడం క్షుం. సూరి జీవిత కాలంలోనే 1834, 1852లలో పుదూరివారి వ్యక్తరణం రెండు ముద్రణలు పొందింది. ఈ వాస్తవాలు సూరి బాలవ్యక్తరణానికున్న గ్రంథగౌరవాన్ని ఏమాత్రం తగ్గించక పోవచ్చు. నిజానికి సూరి రచన పూర్వోక్క గ్రంథాలకన్నా సువిష్టతమయిందే. కానీ తన పూర్వుల కవేక విధాల రుణపడి ఉండి కూడా వారిని గుర్తించదలచలే దనటం ఆయన వ్యక్తిత్వానికి కళంకమే. ఇదే విధానం అవలంబించి క్రొథ వ్యక్తరణ, శబ్ద రత్నాకర క్రూర అయిన తన శిష్యుడు బహుజనపట్లి సీతారామాచార్యులను కూడా ఎక్కుడా స్వరించలేదు. (తానిచ్చిన అర్థాలకు సమర్పకంగా ప్రాచీన కావ్యప్రయోగాల సమకూర్చలను శబ్దరత్నాకరం నేచీకీ గౌరవ స్తోనంలో ఉన్న నిషుంటువు). చిన్నయసూరి స్వయంగా (ఇంగ్లీషులోని wills

అనే మాటకు బదులు) 'ఉయిళ్లు' అనే భ్రష్టయాపాస్ని ప్రయోగించాడు. అయితే తరువాతి కాలంలో అతడు ఎరువు మాటలు వాడి భాషఫు సంకరం చేయటాన్ని వ్యతిరేకించాడు. తెలుగు మాటలనూ, నిర్మాణ క్రమాన్ని నిర్దారించాయి సంస్కృతాన్ని, ప్రాకృతాన్ని కిరించటాన్ని, అభిమానించాడుగానీ తెలుగు మాటలనూ సంస్కృత పదాలనూ కలిపి సమాసాలు చేయటాన్ని అంగీకిరించలేదు. వెర్నో-అరబిక్ భాషలనుంచి ఇంగ్లీషునుంచే తద్వాలుగా తెలుగులో ప్రవేశించిన ఎరువు మాటల ప్రస్తావన మాట మాత్రంగా కూడా ఆయన వ్యాకరణంలో కనిపించదు. (సంస్కృత పద ప్రయోగాన్ని నీపేధించిన) 'అచ్చ తెలుగు' కావ్యాల్లో కూడా వెర్నో-అరబిక్ పదాలు క్రీస్తుశకం 14వ శతాబ్దినుంచే కనిపిస్తున్నాయి. భాషా పరిపుర్ణతను ఎంతో సమర్థించిన అప్పకవి కూడా సాహిత్యంలో వాటి వాడుకను నీపేధిస్తే 'ప్యాపోర హోసి' కలుగుతుందని విధిలేక అంగీకిరించాడు. కానీ అప్పకవి అభిమాని, అనుయాయా అయి కూడా చిన్నయసూరి ఆ మాటల సంగతి ప్రస్తావించలేదంటే ఇంగ్లీషునుంచి వచ్చిన ఎరువు మాటల సంగతి చెప్పే అక్షరాలేదు. ఆర్య భాషితరమైన పదమయినా సాంస్కృతికాంశమైనా అస్వాకరమనే ఛాందస సంప్రదాయవాదుల కీ రాజీలేని ధోరణి నవీని ఆనందం కలిగి ఉండమచ్చ). (తన బిదుకు తెరువుకు, అభివృద్ధికి, ప్రయోజనాలకు ఉపయోగించినంత మేరకు) బ్రిటీష్ అధికారులతో బుజాలు రాసుకున్న సూరి, వారి భాషఫుంచి ఒక్కమాటైనా సాహిత్య ప్రయోగానికి పనికి పస్తుందని అంగీకిరించక పోవటం విడ్డురం. దుర్బుర్కాంత వాసజీవి అయిన సూరికి కఠోరమైన రాగద్వేషా లుండేవన్నమాట. అయితే ఆ లక్షణం కూడా అతడి వ్యక్తిత్వానికి నిదర్శనమే. అందువల్ల సంప్రదాయవాది వేషంలో ఉన్న పశ్చాత్మాపదూరుడైన స్వప్రయోజన పరుడని చెప్పే లాయనను. పస్తుంలో ఒకానోక క్లెప్ప మరంలో బాల్యం దొర్లించిన వ్యక్తి కాబట్టి అలనాటి భావాలు ఆయనలో కరుడుగట్టాయని చెప్పుమచ్చ). మరో విశేష లక్షణం కూడా ఆయన వ్యక్తిత్వంలో కనిపిస్తుంది - పరోక్షంగానయినా. స్వపుతేతరులను అతడు సహించలేకపోయా డమమచ్చ). పాలుక్రార్చి సోమునాథ, శ్రీనాథ, ధూర్జులునే ప్రాచీన మహాకవుల కావ్యాలనుంచి మచ్చుక్కొక్క ఉదాహరణమైనా ఆయన చూపలేదు. ప్రాచీన వీర కైవ సాహిత్యంలోనూ పూర్వశాసన భాషలోనూ కవటతపలకు గుడడవాదేశం నిత్యంగా జరిగేది. అయినా ఆ సంధి నిత్యమని అంగీకిరించలేదు. కానీ తానే చెప్పిన సంధిసూత్రానికి విరుద్ధమైన అపవాదప్రాయమైన ప్రయోగ మొకటి వీరవ్యష్టపు లభిమానించే విష్ణువితీయము / ఆముక్కమాల్యదలో ఉంటే దాన్ని మాత్రం సమర్థించాడు. ఆ గ్రంథకర్త అర్యాచీనుడైన పదహారో శతాబ్దం నాటి విజయనగర సామ్రాజ్యాధిపతి శ్రీకృష్ణదేవరాయలు కావటం అందుకు కారణం కావమ్మ! సూరి అలక్ష్మిం చేసిన కైవకపులు అతనికన్నా కనీసం

నాలుగుమంచి ఆరు శతాబ్దీల కాలందాకా పూర్వులు. పదకొండో శతాబ్ది తెలుగు శాసనాల్లోనూ 12వ శతాబ్ది నాటి పీర్చైవ మహాకవి నవ్విబోడుడి కుమారసంభవంలోనూ దేశ్య శభ్దాల్లో దీర్ఘము తరవాత అనుస్వారం కనిపెస్తుండగా సూరి పూర్వోక్త పద్ధతిలో ఆ విషయాన్ని విస్మరించి నీపేధించాడు. ఇటువంటి నిదర్శనల వల్ల రచయితలు ఎంతటి వారైనా మత ద్వారిలో తనకు వ్యతిరేక కూటమికి చెందిన వారైతే వారినీ వారి ప్రయాగాలనూ సూరి సమర్పించలేక పోయా చెందాలి. బహుశా ఇటువంటి కారణాల వల్లనే స్వార్థులయిన పట్టాభిరామ శాస్త్రి, గురుమూర్తి శాస్త్రి, పుదూరి సీతారామ శాస్త్రులలో సూరి విభేదించి ఉండవచ్చు. వారిలో కొందరిని గానీ, అందరినిగానీ సూరి బహిరంగంగా వ్యతిరేకించలేదు. ప్రాచీనార్వాచీనత్వాలతో నిమిత్తం లేకుండా, అటువంటి వ్యక్తులనూ సాహాతీ ప్రపంచంలో వారి ప్రాముఖ్యాన్ని అతడు మానంగా విస్మరించాడు.

భారతదేశంలోని సనాతన పండితులు చాలామటుకు భాషా చరిత్ర ద్వారిగానీ, అసలు ఏ విషయంలోనైనా చారిత్రక ద్వారిగానీ లేనివారు కాబట్టి చిన్నయసూరికి చరిత్ర మీద గారం తేక పోవటం క్షమాద్వాద్వాష మనవచ్చు. లిపి ధ్యాన లొకటే అనుకోవటం, లేఖన సంప్రదాయాలను ధ్యాని లక్షణాలుగా భ్రమించటం ఆకోవకే చెందిన లక్షణాలు. ఇది కూడా పాతకాలపు వ్యాకర్త లందరిలోనూ కనిపించే సమాన లక్షణం. చిన్నయసూరి అపవాదం కాదు. అయినా నిరద్రుక్కమైన రెండు లక్షణాలను అతడు మా చెడ్డ పట్టుదలతో సమర్పించడం విడ్డుర మనిషిస్తుంది. తనకాలం దాకా ఏ లేఖనం (సంప్రదాయం) లోనూ కనిపించని 'అరసున్న' అనే అక్షర స్వరూపాన్ని లేఖన సంప్రదాయంలో నిలిపి తీరాలని మొండిపట్టు పట్టుడం అతడి విశేష స్వభావం. తెలుగు వర్ణక్రమంలో దానికి స్నానముందని (1656 నాటి) అప్పకి స్వాలంగా నిర్దేశించాడు. తెలుగు అక్షరాల స్వరూప లక్షణాలను గురించి అతడు చేసిన వర్ణనలో అర్ధానుస్వార (అరసున్న) రూపరేఖాలక్షణమొకటి. (కీస్తు జన్మకాలంమంచి 18 వ శతాబ్దిలో తెలుగు ముద్రణ సౌకర్యం వచ్చే)దాకా ఏ నాటి తెలుగు లిపిలోనూ అప్పకి వర్ణించిన అక్షర స్వరూపాలు కనిపించనే కనిపించవని ఏ పరిశోధకుడయినా చెప్పగలడు. ఆ అభూతపూర్వకమైన అర్ధానుస్వారం ఏ శిలాశాసనంలోనూ, ఏ రాగికెకులోనూ, ఏ తాళపత్ర గ్రంథంలోనూ, చివరకు అప్పబేదాకా వచ్చిన ఏ కాగితం ప్రతిలోనూ లేనేలేదు. అయినా సరే. చిన్నయసూరి మొండిగా అరసున్న వాడనలసిందే నన్నాడు. ఆయన అనుమాయులు దాని ఉనికిని చర్చించి అంతకన్నా మొండిగానూ, అంకితభావంలోనూ ఆ నాటిముంచీ (చిన్నయసూరి సూత్రీకరించినపుటిముంచీ) రాతప్రతుల్లోనూ, ముద్రణలోనూ వాడటం మానసూ లేదు. అనేక సందర్భాల్లో అర్ధానుస్వారమనేది తత్పార్య స్వరాన్ని అనునాసిక్కంగా పలకటమేనని

చారిత్రక తులనాత్మక నిదర్శనాల ద్వారా డిపోంచుకోవచ్చు). సాంకేతికంగా ఈ లక్షణాన్ని 'సంధిగతవ్యం' (morphophoneme) అనవచ్చు. ఇదే విధానంలో క్రీస్తుశకం 0వ శతాబ్దినాటకే ప్రత్యేకం వ్యంత్యం కోల్పేయి, ప్రత్యేకార్ధరహాత్మణిన శకట రేఖను (బండి అను) లేఖనంలో నిలపలసిందేనని సూరి అవిశ్రాంతంగా పోరాడాడు. మహా భాగవత రచయిత్త పోతనతోస్వోలునేకాంధ్ర మహాకృతులు ఏపదంలో శకట రేఖ ఉంటుందో తేల్పుకోలేకపోయారు. అప్పకవికి అధఃకరించటానికి పోతన ఒక్కడే దొరికాడీ పిపయంలో. (అతడు షైఫ్ట్ కపులకు మాత్రమే అనుకూలంగా ఉండేవాడని) ఇంతకు ముందు చేసిన విమర్శకు షైఫ్ట్ రుడైన పోతనను సూరి పిస్కురించాడనటం విరుద్ధ వాక్యమని పైకి అనిపించవచ్చు. కానీ, ఇందులో ధర్మసూక్ష్మమేకటి కనిపుంది. క్విష్ట్ దేవరాయల్లాగా పోతన అబ్రాహామ్మాడు కాడు; పైపెచ్చు అతడు షైఫ్ట్ మత స్వీకారానికి ముందు శైవ కావ్యమైన 'వీరభిద్ర విజయం' రాసిన వాడు. ఇటువంటి నేరం కారణంగానే అయిపుంటుంది - షైఫ్ట్ కావ్యమైన పాండురంగ మాహాత్మ్యం తెలుగు పంచకావ్యల్లో ఒకటయినా దానికర్త తెనాలి రామకృష్ణాంశు సూరి ప్రస్త్రాపించనే లేదు. ఇలాంటి దృష్టించాలు చిన్నయసూరి షైకి ఎలా సాధువుగా కనిపించినా ప్రవర్తించినా, అంతరాంతరాల్లో స్వమతాభీనివేశం తీవ్రంగా ఉన్న వాడనీ ఇతర మతాలకు చెందినవారి విషయంలో తన అంచనా ప్రకారమే నిర్దార్శించాల్సిన వ్యవహారించే వాడనీ చెప్పవచ్చు. అతని స్వభావంలో వ్యక్తిత్వంలో ఇది ఎంత బలపీచుతో అంతే శక్తి అని కూడా చెప్పాలి. రాజీవేని, దాక్షిణం లేని ఈ విధమైన చిన్నయసూరి ప్రవర్తన, సాధారణ భారతీయ లక్షణం 'మరణాంతాని వైరాణి' అని నమ్మినా మరణానంతరం కలోర విమర్శలకు అతట్టి గురి చేసింది.

1955లో తాపీ ధర్మారావే పండిత కటీ, సినీ రచయితా సూరి మరణం/ బండిఉపల్లీకి' అనే అయిదు రంగాల నాటీకను ప్రచరించాడు. అయిదేళ్ళ కాలంలో అది రెండు పునర్వ్యాధికాలు సాధించింది. నాటీకారంభంలో నిస్సహాయ స్థితిలో సూరి మంచం మీద పడ్డిపుంటాడు. అతడి విధవ కుమార్తె శెమ్ములూ పదాంతంలో (కని వాడనే సాంకేతిక పదం 'అవసానం') ద్రుతమనే నకార లోపం గురించి చర్చిస్తుంటారు - మొదటి రంగంలో. రెండో రంగారంభానికి సూరి అస్తుమిస్తాడు. ఆయన శిష్యుడు శాస్త్ర ముందుగానే రాసి యిచ్చిన పాటను భజనబుందం పాడుతుంటుంది, కింది విధంగా -

“అయ్యా! వైయాకరణీ! - నీ  
వస్తుమించితెవ తరణీ! -  
ఆంధ్రభాషలో వ్యకరణమునకు  
ఆదరు వెయ్యాది ధరణీ - అయ్యా!...  
నుక్కలు టుక్కలు దిక్కు మాలును  
యడాగమంబులు సడలిపోవును  
పడుప్రయోగము పొడై పోవును  
కుసంధు లిక్కి కుప్పతిప్పలగు ....!!

ఇంద్ర్యదిగా రోదిస్తుంటారు. మూడోరంగంలో సూరి బోధనశక్తిని గురించీ, ఆయన మరణానంతర పరిపీతి గురించీ చర్చలు జరుగుతాయి. నాలుగోరంగంలో బండి అలాగుండే శవవాహనం తయారుచేసి దానికి “శక్తి రేఫ పల్యంకిక/ అర్దానుస్వారాల అనంతశయను”మని పేరు పెట్టారు. ఆదేశాలూ, ఆగమాలు రెండు వైపులూ కాడిగా ఉంటాయి. వ్యకరణ గ్రంథాలను తలకింద పెట్టి తలపైన సూత్రాల కట్టునూ కారికలనూ, అరసున్నాలనూ అనుసంధిస్తారు. అన్నిటికన్నా పైన పూర్ణానుస్వార ముంటుంది. ‘సూరి మరణము చూడగా రండి!’ అనే పాట మొదలపుటుంది. అయిదో రంగంలో మహాప్రస్తావ యాత్ర. ఉరేగింపుతో బాటు కింది పాట కూడా వినిపిస్తుంది :

“ఒక్కడవే వెళ్లి పోకూ - మా సూరి - ఒక్కడవే.  
దిక్కు - నీవే నన్న నుక్కలూ టుక్కలూ  
అక్షయించుకున్న అరసున్నగుంపులూ  
నిండు భక్తిని గొల్పు బండి రాదండులూ  
ప్రక్క - తేడుగముండ పంపుదుము నీతోడ - ఒక్కడవే .....

పై రచన దుర్మాపదూపితమనీ రాణమమనీ నిందించమన్మగాని, పండితమండలిత్తా కూడా తన మరణానంతర సమయంలో ఇంత తీవ్ర విద్యేషాన్ని పెంచగలిగిన సూరి అధికార ప్రదర్శన విషయం కూడా ఆలోచించవలసిపుంటుంది.

సూరి జీవితకాలంలో ప్రచురితమైన మహావ్యాల సంఖ్య చాలా తక్కువ. అప్పట్లో భాషా పరిశోధన, పార పరిష్కారణలు ప్రాథమిక దశలో ఉండేవి. ప్రాచీన కావ్యాలు, పురాతన రచనలు (శాసనాలు) భిన్న పార భేదాలలో లభ్యమై ప్రచురితమైన తరువాత, సూరి శిఖ్యలూ భక్తులూ అనూయాయులూ ప్రాచీన సాహితీ రూపొలను పరిష్కారించి, సపరించిన విషయం, అతడి వ్యకరణ సూత్రాల కనుగొంగా వాటిని దిద్ది వేసిన్నానం బయట పడ్డ తరువాత, ఎందరో పరిశోధకులకు సాహిత్యానికి జరిగిన ట్రోపాం తెలిసి

మచ్చిన తరువాత, తిరుగుబాటు ప్రజ్యారిల్లింది. ఈ పొపం చేసినవారు తాము పరిష్కార్తలు మని చెప్పుకున్నారు. సూరిని అభిమానించిన అనేక విద్యాంసులు కూడా ఈ దుష్టుర్యాస్తి ఏవిగించుకున్నారు. 1895లో వేదం వేంకటరాయ శాస్త్రి (1853-1929) తాను రచించిన ప్రచురించిన నాగానందంలో, మొళ్ళొమొదటి సారిగా నీచ పాత్రల చేత సూరి నీచించిన 'గ్రామ్య రూపాలు' పరికించాడు. ఆ కాలపు విద్యజ్ఞానానికి వేంకటరాయ శాస్త్రి మకుటంలాంటి వ్యక్తి. ఇందుకు ఎంత వ్యతిరేకత వచ్చిందో, అంత ఆనకూల్యమూ వచ్చింది. పండితులోకం రెండుగా చీరి పోయింది. ఈ ఒక్క విషయంలో తప్ప పండిత ప్రకాండుడైన వేంకటరాయ శాస్త్రి చిన్నయసూరితో మరి ఏ విధంగానూ విభేదించలేదు. సంస్కృతరూపకాల్లో ప్రాకృత రూపాలను వాడినట్టే తాను నీచ పాత్రలకు గ్రామ్యం వాడానన్నాడు. అయినా సూరి నెలకొల్పిన సంప్రదాయానికి మచ్చిన ప్రమాదాన్ని చర్చించటానికి 1898 డైసెంబరులో మద్రాసులో ఒక పండిత పరిషత్తు సమావేశయింది. ఒక్కప్పు ఈ సంప్రదాయ వ్యతిరేకతను కొందరు ఖండిస్తుంటే మరో పైపు సృజనాత్మక రచయితలు వేంకటరాయ శాస్త్రి మార్గాన్ని అనుసరించటం మొదలు పెట్టారు సంఖ్యాధికంగా.

1847లో వెలువడ్డ రెండు మహా రచనలు పరిశీలిని తలకిందులలగా మార్చి వేశాయి. అందులో ఒకటి గురజాడ వేంకట అప్పురావు రచించిన 'క్షయాశుల్కం' అనే మహత్తర నాటకం. అందులో (సూరి ఆమోదించిన నవ్యసాంప్రదాయిక భాషారూపాలకు విరుద్ధంగా) పాత్రలన్నీ సమకాలిక భాషలోనే ప్రసంగించాయి. రెండోది సూరి శిష్యులే ప్రయోగించిన 'అవ్యాకృత ప్రయోగా'లను ఖండిస్తూ గిడుగు వేంకటరామమూర్తి ప్రమిలించిన 'ఆంధ్ర పండితభిష్మక్షుల భాషాభేషిజ' మని విమర్శ వ్యాసం. ఇది ప్రచండ వివాదానికి దారి తీసింది - 1910 నుంచి. రింగ్రాఫ రాకుర్ వంగభాషలో మొదలు పెట్టిన 'చలిత భాషా' ఉద్యమం నుంచి సూక్ష్మి పొందిన నూతన భాషా సంప్రదాయాదులు, సూరి నిరంకుశ సంప్రదాయం మీద ర్ఘజమెత్తారు. ప్రధానంగా వారి వాదనలు మూడు.

1. మహరచనలనూ శాస్త్రగ్రంథాలనూ సమకాలిక వ్యవహారభాషలో శిష్యులు సంభాషణల్లో ఉపాయసాల్లో వినిపించే రూపాల్లో రాసే సంప్రదాయాన్ని భగ్గం చేయారు. పరిష్కారించ, రాదు.
2. సూరి చెప్పే ప్రాచీన కావ్య భాషా రూపాలు అధునిక శాస్త్ర విజ్ఞానాభివృద్ధికి పనికి రావు. అధునిక ప్రామాణిక భాషానే వాడాలి.

3. వెయ్యేళ్ల నాటి భాషాభేదాన్ని నేర్చుకోవటం, అర్థం చేసుకోవటం, ప్రయోగించటం వర్ధమాన కాలంలో జీవించే మహాపండితులకే సాధ్యం కాదు కాబట్టి అది ప్రయోగానవ్వర్షం.

గిదుగు వేంకటరామ మూర్తి సూరి ప్రియతమాభిమానులయిన సమకాలిక రచయితల గ్రంథాల్లోని అవ్యాకృత ప్రయోగాలను ఎత్తిచూపటం మొదలు పెట్టాడు. సూరి సూత్రికరణలు ఎంతగా చరిత్ర విరుద్ధార్థా, కృతక రూపాల వాడుక సాహిత్యంలో సృజనాత్మకతను ఏ విధంగా ధ్వంసం చేస్తోందో నిరూపించాడు. వైరి పణ్ణలు పోటీ సంఘాలు స్తోపించుకొని సూరి నిర్దేశించిన ప్రాచీన భాషా రూపాల పరిశీలనకూ నిబంధనల సవరణకూ ప్రభుత్వం వెంట పడ్డాయి. గ్రాంథిక వ్యాపోరిక వాదాలను సమర్థిస్తూ, వ్యతిరేకిస్తూ అనేక గ్రంథాలు వెలుపడ్డాయి. బ్హారంగ సభలు జరిగాయి. ప్రభుత్వానికీ, విశ్వవిద్యాలయానికీ నివేదికలు సమర్పితమైనాయి. చిట్టచివరకు 1924 అక్టోబరు 14వ తేదీన సూరి సమర్థకులూ అతడి సిద్ధాంతాలూ తలవంచక తప్పలేదు. సూరి ప్రవచనాలూ ఆచరణలూ సమాజంలో ద్విభాషా పరిస్థితిని కల్పించి సాహితీ విద్యాప్రపాలనరంగాల్లో నవకల్పనలనూ సృజనాత్మకతనూ విధ్వంసం చేసి ఉండేవి. సూరి అనూయాయుల వాదాలు వీగిపోగానే ఆ ప్రమాదం తప్పింది. అయినాసరే సాహితీ విద్యారంగాల్లో నూట పాతిక సంవత్సరాల పైకాలం అవిచ్చిన్న నిరంకుశ పాలన చేయగలిగిన అతడి శక్తిని మొఘుకోక తప్పదు. ఆ శక్తిని బలహీన పరచటానికి దేశంలోని శైఖిజనులూ ప్రసారమాధ్యమాలూ సాహితీప్రియులూ అసంఖ్యాకంగా కలిసి మహాధ్వమం నిర్వహించవలసి వచ్చింది. అతడోక భాషా సాహితీ నియంతగా 1855లో భాషా పరిణామాభివృద్ధుల కొక దిశనిర్దేశం చేసి ఆ పరిణామ క్రమాన్ని కనీసం వెయ్యేళ్లు వెనక్కు నడిపి, తన మరణానంతరం అర్థ శాఖాధిక కాలం దాని సహజ పరిణామాన్ని స్థంభింపజేయగలిగాడు. మరో అర్థ శాఖలు తరువాత - నేటికూగ్గాడా - ఆయన అభిమానులు అనేకులున్నారంటే అతడు సాధించింది అనామాన్య విజయమనక తప్పదు.

## 5. సూరి సాహితీనేవ

సూరి రచనలను సమిత్యకంగా పరిశీలించి వాటిలోని లోపాలనూ గుణాలనూ ఆయన వ్యక్తిగ్రస్తీ సమకాలిక సాహితీచరిత్రలోని సాధారణ లక్షణాలతో పోలి చూసినప్పుడుగాని తెలుగు భాషా సాహిత్యాలకు ఆయన చేసిన సేవలనూ, భాషా చరిత్రలో ఆయన స్తోస్తాన్ని నిష్ప్యాషికంగా అంచనా వేయలేం.

సూరి ఆచారపరుడానీ, విష్ణుభక్తుడానీ, శ్రీమచ్చి అనీ చెప్పటం వివాదాన్నద విషయం కొనేకాదు. పద్మారు సంవత్సరాల వయసు నిండిన తరువాత అష్టరజ్ఞాన సంపాదన మొదలుపెట్టి స్వయంకృషి ద్వారా కేవలం రెండు దశాబ్దాల కాల పరిమితిలో తన సాటి పండిత సమాజంలో గారవప్రద స్తోసం పొందగలిగన వ్యక్తి. తనకు జరిగిన అమమానాలనూ, సాంఘికాసమానతనూ మౌనంగా సహించాడు. అగ్రహ్యాలవారి ఛాందసత్యాన్ని సంస్కృత భాషా పాండిత్యాన్ని ఆ విషయాల్లోనే అధిగమించాలనే ఆరాటంతో ప్రాచీనత మీద అభిమానం పెంచుకున్నాడు. ఈ రెండు గుణాలనూ ఏకాగ్రబుద్ధితో సాధించాడు. సమాజంలో ఉన్నతస్తోపికి చేరుకోవబడానికి తనకు పయోగుడని వ్యక్తినిగానీ అనుకూలంగాని విషయాన్నిగానీ తన దరిద్రాపులకు రాసికుండా జాగ్రత్తపడి మరే నూతనాంశాన్ని తన మనుకు హత్తుకోనీ లేదు. ఈ ప్రయోజన సారున లో ఇసుకలో తలదూర్చిన ఉప్పు పక్కిలా బతికాడు. తన చుట్టూ జరుగుతున్న మరే పరిశామాన్ని గమనించలేదు. అనుకుల పరివర్తనాశిలమైన ప్రపంచంలో ప్రజాసీకానికి ఏమే అవసరాలుంటాయో ఆలోచించలేదు. తన పరిమిత ప్రపంచంలో నిఘంటు వ్యాకరణ

సాహితీ విషయాలు మాత్రమే తనకు ప్రధానమనుకున్నాడు. సాధారణ ప్రజల సామాజిక రాజకీయార్థాభివృద్ధి అనే విషయం అతడి అలోచనా పరిధిలో లేనేదు. మనకు తెలిసినంతలో అతడు మదరాసు నగరం దాటి ఎరగ దేనాడూ. ఇతర ప్రాంతాల ఆంధ్రమాండలిక భాషా వైఫిధ్యాస్తి గురించిన ప్రాథమిక పరిజ్ఞానమయినా అతడికి లేదు. కావాలనుకున్నట్టుల్లా లేదు. బహుశా తన తైప్పువ జనం తప్ప మరే ప్రాపంచిక విషయమూ పట్టని అతడి ఏకాంత జీవనంవల్ల భక్తబ్యందం ద్వార్పిలో అతడే మహార్థిగా భాసించినా, తదితర ప్రపంచం సహజంగానే అతణ్ణి పట్టించుకోలేదు. తన సంకుచిత పరిధి కావల సమాజంలో అతడి స్తోసం ఖర్షణాస్యం-పూర్ణాస్యార మాత్రం. తనకున్న ఈ బలిహానతను క్షేత్ర పుచ్చుకోటానికి అతడు అధికారం ద్వారా పలుకుబడివల్ల తనకు తోడ్పుడగలిగిన కొద్ది మంది శ్రీయోభిలాపులమీద ఆధారపడి, వారి ద్వారా తన అభిప్రాయాలను సమాజం మీద రుద్రగలిగాడు. ఈ విషయంలో అతడు విజయం సాధించినా సమాజర్పులో అది ప్రమాదకర పరిణామ మయింది. అందువల్లనే అతడికి తోడ్పుడ్డ శక్తులు బుద్ధి మార్పుకొన్న తరవాత, అంతర్భాసమైన తరవాత అతడి మీద లోకానికి దేవంపు పట్టింది. వెకిగ్రించి విషక్రమిని లాగా విసరి వేసింది. అతడి వ్యక్తి స్వభావంలో ఇదో మన్మ.

మరణానంతరం కొన్ని దశాబ్దాల పాటు సూరికి బ్రహ్మరథయోగం పట్టింది. ఒక వర్గం పండితులు అతడి కసొభ్యమైన దేదీ లేదని విశ్వసించారు. అందువల్ల యత్కృతమో తెలియని గ్రంథజాలాస్తి తమకు సర్వజ్ఞ డసిపించిన సూరి రచనలుగా భావించారు. ఆ పద్ధతిలోనే పట్టాభిరామశాస్త్రి రాసిన ఆంధ్రధాతుమాలను చిన్నయసూరి కృతిగా భావించి, సూరి చిత్రపటమని నమ్మిన బొమ్మతో సహా ప్రచురించారు. మరుక్షణం ఆ చిత్రపటం సుప్రసిద్ధ సాహితీ విమర్శకుడైన తంజనగరం తేన్పురుమాళ్లయ్యదని సాశ్వతారాలతో బయటపడింది. వ్యాకరణాకర్తగా, నిఘంటునిర్మాతగా, సాహిత్య విమర్శకుడుగా, భాషాపోషకుడుగా, పరిపాలకుడుగా, విశేషించి పదుల సంఖ్యలో దేశభాషా పండితులను పోషించి వారి సహాయంలో అనేకాంధ్ర కావ్యాలను ప్రచురించిన మహావ్యక్తిగా సి.పి.బ్రోసుకు అఖండ గౌరవ మర్యాదలు దక్కాయి. సూరి అభిమూనులు బ్రోన్ అంతటి విద్యాంసుడు కాగలిగాడంటే అతడి విద్యాగురువు సూరి తప్ప మరెవ్వరూ కాలేరిని తమ విశ్వాసమే వాస్తవమన్నట్టు ప్రారం చేశారు. 1840లో బ్రోను చిన్నయసూరిని పరోక్షంగా తనపనిలో నియోగించాడని, రెండు సార్లు అతణ్ణి కులం పేరుతోనే వ్యవహారించాడనీ, చిన్నయ నెన్నడూ సూరి అని పిలవలేదనీ, గురుమూర్తి శాస్త్రిని మహామేధావి అని అభివర్ణించాడనీ, తనకు బోధించిన వారినేగాక తనతో చర్చించిన, తనకే విధంగానయినా సాయపడిన వారందరినీ కృతజ్ఞతాపూర్వకంగా ప్రస్తుతించాడనీ

చెప్పటానికి నిర్వంద్రమైన లిఫిత సాంగ్యలు లభిస్తున్నాయి. తక్కిన పాశ్చాత్య వ్యక్తరలకూ నిఘంటుకారులందరికీ లాగానే బ్రోసుకు సూర్యిదీ లేశ మాత్ర గారం కూడా లేదనీ వారిద్రరికీ ఎలాంటి సాస్నిహిత్యమూ లేదనీ రుజువయింది. చిన్నయ అభిమానులు ప్రభుత్వ మతసికి సూరి అనే బిరుదు ప్రసాదిస్తూ అతని పొండిత్య సేవలకు గుర్తింపుగా అండన్ నగరం నుచి దిగువతి చేసిన బంగారు కడియాలు తొడిగి గౌరవించిందని ప్రచారం చేశారు. అది శుద్ధబద్ధమని తేలింది. సూరి పాత్రికేయుడనీ తన సాంత ముద్రణాలయంలో ముద్రించి సుజనరంజిని పాలికున నడిపాడీ కీర్తించారు. ఆ ప్రతిక తోట్టతోలి సంచిక సూరి మరణానంతరం మూడేళ్ళకు వెలువడింది! దాని సంపాదకులు ముగ్గురూ అతడికన్నా ఉద్యోగంలో చిన్నవాళ్ళయిన బడ్డింతుళ్ళ. ఆ తరువాత చిన్నయ ఒక మహానిఘంటువును నిర్మించాడనీ శజ్జరత్నాకరకారుడైన బహుజనపుట్టి సీతారమాచార్యులు జ్యోతింగా ఉండి గురువు గ్రంథాప్ని దొంగిలించా ఉన్నారు. ఇది సత్యదూరమైన దుష్టవారమని ఇంతకు ముందే చర్చించి నిరూపించాం. మహోత్తమమని తాము ఆరాధించే వ్యక్తిత్వానికి ఇటువంటి అనంత ప్రచారాలు అప్రతిష్టాపిస్తాయని వారు గ్రోంచినట్లు లేదు. అయినా వారి మనస్సులమీద అంత గాఢ ముద్రచేసిన సూరిని ప్రస్తుతించక తప్పదు. బడ్డిల్లల పాత్యగ్రంథంలా తప్ప నీతిచంద్రికకు సాహిత్యంలో సమున్విత స్తానమేమీ లభించలేదు. అతడి ప్రయోగాత్మక రచనలకు ఏ ప్రభావమూ లేదు.

గ్రంథానామం దాని విశ్లేషితమ తగ్గించి చెప్పే బాలవ్యాకరణమే అతడి రచనలన్నీ టీలోనూ నొస్పిందేహంగా ఉత్సాహమయింది. సంస్కృత వ్యక్తరణ శాస్త్రంలో విశేష పరిజ్ఞానముంటే తప్ప పూర్తిగా అర్థం కాదు. తెలుగు భాషా నిర్మాణముం సంస్కృత వ్యక్తరణమనే చట్టంలో ఇమిడ్జీ చెప్పదగించా కాదా అనే ఆలోచనను సూరి దరికి రానే లేదు. ప్రస్తుతించి, సంఫేఫించి, తెలుగు భాషా లక్షణాలను సపరించి అన్య భాషా వ్యక్తరణ లక్షణాలకు అనువర్తించి తెలుగు వ్యక్తరణగ్రంథం రాయగలిగిన సూరి శక్తి సామర్థ్యాలకు సంప్రదాయ పండితులు ముగ్గులైనారు. దానికి సంస్కృతానువాద ముంటే ఆ గ్రంథ ప్రశ్నాల మరింత పెరుగుతుందని జ్యోతి క్విష్టమూర్తి శాస్త్రి (1800-1870) దాన్ని శ్లోక రూపంలో అనువదించాడు! (ఇటువంటి అద్భుతాలు చేయగలవాడన్న కీర్తి నతడు తన జీవితకాలంలోనే సంపాదించగలిగాడు. రాత్రికిరాత్రి అశ్వశాస్త్రం రచించి తప్పుడునుడులున్న ఈ గుర్తాన్ని కొనవద్దని ఆస్తాన పండితులు నీషిధ్సై దాని మీదనే మోహవద్ద రాజకుమారుణ్ణి సంతృప్తి పరచబానికి శాస్త్రి ఆ పని చేశాడనే ప్రవాదముంది.) ఆ అనువాద గ్రంథం పారికారికావళి. అది బాలవ్యాకరణానికి అక్షరాక్షరానువాదం. తన రచన ఎటువంటిదని క్విష్టమూర్తిశాస్త్రి వర్ణించేవాడో చెప్పలేం గానీ, అది దురాగ్రసాంలో ఉన్న కల్యారి వేంకటరామ శాస్త్రి వంటి ప్రతిర్వంద్ని చేతిలో పడ్డ తరవాత

చిన్నయసూరికి వ్యతిరేకంగా బలీయమైన ఆయుధంగా ఉపయోగ పడ్డది. ఇలా వివరించడం ఉభయపూలనూ ఇంచుంది పెట్టుని సమాధాన రూపకమైన అభిప్రాయ ప్రకటన. క్షుష్టమూర్తి శాస్త్రి సమకాలికుడైన వేరం వేంకటరమణ శాస్త్రి హరికారికలు సూరి బాల వ్యక్తరణమనే మాలికగ్రంథానికి సంస్కృతానువాదమేనని సాక్ష్యం చెప్పినా కల్యారి వారి నిరాశాట వాదబలం కారణంగా వివాదం ద్వారా వర్షాలు నడిచింది. ఈ వ్యవహారమంతా సాక్షాత్కు దేవభాష్యతోకే అనూదితమయిందని బాల వ్యక్తరణానికి ఇతోధిక ప్రతిష్టను సంపాదించెప్పేంది. వివాదం వివరాలు మనకంతగా చర్చానీయాలు కావు.

సూరి వ్యక్తరణ సూత్రాలను వ్యాఖ్యానించడంలో అనుసరించడంలో పండితులు పోటీ పడ్డారు. ఆ సూత్రాల్లో అనేక విద్యారథస్వాయ లున్నాయన్నారు. నాటీకా పవిత్రత నాపాదించారు. జనరంజకా లయినా ఉన్నతస్తాయిరచన లయినా కాకపోయినా సమకాలిక రచనలనేగాక ప్రాచీన కావ్యాలను కూడా సౌమయులు జాతీయాలవంటి వాటితో సహ అక్షరకమంలో అభివ్యక్తిలో సూరి సూత్రార్థాలకు పరిపడేట్లు 'దిర్ఘటం' అనే దుష్టాగ్రానికి ఈ విపరీత గౌరవభావం దారి తీసింది. ఇది మళ్ళీ ప్రచండధికాగ్రానికి దారిమాపింది. ప్రజాస్వామ్య వ్యవహర్షాలో ఈ నియంత్రుత్వ విధానం అంతర్గత తైర్యాగంలా భాసించింది. ఈ పద్ధతి చివరకు చిన్నయసూరినే బాధించింది. నీతిచంద్రిక తరవాత వెలసిన బాలవ్యక్తరణాలనోని సూత్రాల కనుగొణంగా తొలి రచనలోని భాషారూపాలను సూరి మరణానంతరం ఆయన బావమరిదే 'పరిష్కరించి' ప్రచురించాడు! తమ తమ శికణ పరిజ్ఞానాల పరిమితులకు లోబడి ఒక్క అభిమానిపండితు డొక్కు విధంగా సూత్రాలనూ, సూత్రార్థాలనూ అర్థం చేసేకొని వ్యాఖ్యానించడంటల్ల ఈ వైషణమ్యం ప్రభలింది. అయితే అన్ని సందర్భాల్లోనూ మూలసూత్రం 'ప్రమాణేకరణం'. సూరి అనుయాయులు భాషలు మారవని నిర్దయించుకొన్నారు. కాకపోతే అవిద్యావంతుల వ్యవహారంలో 'భ్రష్ట శైవ' పోతాయని విశ్వసించారు. అతడి వ్యక్తరణ సూత్రాలకు వినుర్ధంగా ఉన్నదంతా 'గ్రామ్యం'. సూరికి మాండలిక భాషా రూపాలు అన్నిషం కాబట్టి వాటిని సాహితీ ప్రయోగాలనుంచి తొలగించాలన్నారు. వారి అభిప్రాయాలను ఏ వాద బలమూ మార్చలేదు. గిడుగు వేంకటరామమూర్తి వంటి మహానీయులు భాషలు చరిత్రగతిలో ఎలా మారాయో, లోకిక సంస్కృతం వైదిక సంస్కృతంకన్నా ఎంత భిన్నమో, కాలగతిలో ప్రాచీన కావ్యాల్లోని భాషాక్షేత్రాలు ఎన్ని విధాలుగా మారిపోయాయో నిరూపించినా వారికి నమ్మికం కుదరనే లేదు. ప్రభువు మీదకన్నా, అతడి సింపాసనం మీదనే ఎక్కువ భక్తిప్రత్యులున్న ఒకానోక పండితవర్గం మొండెకోసినంతగానూ తెలుగులోకన్నా సంస్కృత వ్యక్తరణ శాస్త్ర సంప్రదాయాల మీద అధికారమున్న మరో విద్యన్నండలి

అడ్డం తిరుక్కున్నది. వాళ్ల పతంజలి వాక్యాలను సూరి అనుయాయుల వాదాలకు వ్యతిరేకంగా ఉద్యమించారు. సారికి ఉదారబుద్ధులూ, స్వజనాత్మక సాహితీకారులూ తమబలాన్ని బోడిచి సాయపడ్డారు.

ఇందీషు విద్యార్థున అనేక నూతన విజ్ఞానవక్షాలను పెచింది. విద్యావంతులు స్వాభావికంగానే ప్రతిషిష్టయాన్ని విమర్శ రష్ట్రితో పరిశీలించటం మొదలు పెట్టారు. భిన్న సామాజిక స్తరాలకూ కులాలకూ చెందిన వాళ్ల పాశ్చాత్య విద్యాభ్యాసం చేయటం ఎక్కువయింది. ఉపాధి సౌకర్యాలు కల్పించలేని సంస్కృత విద్యాచీద ఆదరణ తగ్గింది. వార్తా పత్రికలూ రవాణా సాధనాలూ విస్తరించి ప్రాముఖ్యం సంపాదించి భిన్న ప్రాంతాల ప్రజలను సంఘటిత పరచి వారి మధ్యగల భాషాభేదాలను తగ్గించటం మొదలు పెట్టాయి. ప్రజల సౌందర్యరష్ట్రిష్టీ శాప్తజ్ఞానత్పూసు అభినవ సాహితీ రూపొలూ ప్రక్రియా భేదాలూ ఆకట్టుకొని సుసంపన్నం చేస్తున్నాయి. ఇవ్వే కలిసి సూరి నిరంకుశ భాషాధికారాన్ని నిర్దక్కుం చేయటం మొదలుపెట్టాయి. అతడి అధికార గౌరవం క్రమంగా మెల్లగా బలహీనమయింది. ఈ మొత్తం పరిణామానికి సూరి మాత్రమే బాధ్యడని నిందించటం అన్యాయం. సాధారణ ప్రజలు సంప్రదాయ జ్ఞాన పాండిత్యాల విషయంలో తమకు ఆదట్టాయమైనైన నుక్కిని ఆరాధిస్తారు. చాలా కాలం అడ్డమేగాని మార్గంలోనే రాసినా, అన్యభాషా లక్షణాలకు అనుగుణంగా స్వభావా గుణాలను వికృతీకరించి రాసినా, ఏ సమాజమూ శాశ్వతంగా ఎవరినీ గౌరవించలేదు.

తెలుగు భాషా చరిత్రలో తన వ్యాకరణారచనద్వారా పరపున్న చిన్నయసూరి నిర్వంద్యంగా సమున్నత స్తానం సంపాదించాడు. దాదాపు ఒకటిన్నర శతాబ్దిం పాటు అతని మాట కెదురు లేదు. కాల పరిప్రేకులు మారగానే అతడు చరిత్రపుటల మాటుకు పోయాడు. అతడి అభివృద్ధి అద్భుతం. పతనం కూడా అంతే. మనోభావాల్లో అతడు తనిఊడు; భాషను బట్టి ఆంధ్రుడు; స్వభావాన్ని బట్టి ఆర్యుడు. అతడే మూడు జాతుల సంప్రేషణంకరం కాడు. అతడు గతంలో బతికాడు. వర్తమానంలో వర్షిల్లాడు. భావిలో అద్భుత్య ఔనాడు. తన జీవిత కాలంలో అతడు తనకు సాధ్యమైనంత వెనక్కుచూశాడు. వర్తమానంలో దృష్టిదోషంతో భాధపడ్డాడు. భవిష్యత్తులో అంధకారంలో కలిసి పోయాడు. తనకోసం తానే నిర్మించుకొన్న ఒంటిస్తంభం మేడలో బతికాడు. తన అభిమానులను తప్ప మరెవ్వరినీ చూడలేదు. భవిష్యత్తును సందర్శించనే లేదు. అతడి నరనరాల్లో నియంత్రుత్వం గడ్డకట్టింది. జీవద్మాంశే వ్యవహరలు తనకన్నా ఎక్కువ అధికారరథ్మాలు ప్రదర్శించగలరని ఊహించవేనా లేదు. అతడు చరిత్రలో జీవిస్తున్నాడీప్పుడు. సూరి దీర్ఘయు వగుగాక!

# ప్రధానాధార గ్రంథాలు

## తెలుగు

అంధ్రప్రదేశ్ సాహిత్య అకాడమి - సాహిత్యప్రస్ాసనములు-2, హైదరాబాదు, 1962.

గోపాలరెడ్డి, బండి (బంగోర) - బ్రామ లేఖలు, శ్రీ వేంకటేశ్వర విష్ణవిద్యలయం, తిరుపతి, 1977.

గోపాలరెడ్డి, బండి (సం.పా.) - బ్రామజాబులు, నెల్లూర్ హిస్టోరిక్స్, నెల్లూరు, 1973.

లక్ష్మి రెడ్డి, వి - తెలుగు జర్నలిజం-అవతరణ-వికాసం, గోపింద్ పట్లికేషన్స్, విజయవాడ, 1985.

రాధాకృష్ణ, బూదరాజు - వ్యాఖ్యారిక భాషా వికాసం, విశాలాంధ్ర ప్రచరణాలయం, విజయవాడ, (1981, 1992, 1999).

వేంకటరమణ శాస్త్రి, దుర్వారి - రమణీయము (బాల వ్యక్తరణ సమీక్ష), వాల్తేర్, 1964.

వేంకటరావు, నిడుదవోలు - శ్రీ పరశ్శరమ్య చిన్నయసూరి జీవితము, వాిళ్ళ రామస్వామి శాస్త్రులు అండ్ సన్స్, మదరాసు, 1953.

## ఇంగ్లీషు

Chatterjee, S.K. - Languages and Literatures of Modern India, Prakash Bhavan, Calcutta, 1962.

Reddy, G.N. - The Influence of English on Telugu Literature (1800-1950), Tirupati, 1988.







పరవస్తు చిన్నయ సూరి (1809-1862) తన జీవితకాలమంతా మద్రాసులో, ఆ పరిసరాల్లో గడిపాడు. సంప్రదాయ విద్యలో సంస్కృతాంధ్ర భాషల్లో మహా విద్యాంసుడనే ప్రస్తుతిసాధించాడు. అతడి జీవితకాలంలో మూడోపంచుపైగా పారశాలల్లో, మదరాసులోని రాజధాని కళాశాలలో తెలుగు బోధించటంలో గడిచిపోయింది.

అయిన ఆనుశాసనిక ధోరణిలో రాసిన బాలవ్యాకరణమూ వచనరచన నీతచంద్రికా అంత కుమయిందు పార్యగ్రంథాలుగా ఉన్న సువ్యాప్తి గ్రంథాలనూ తోసిరాజని నిర్వంధపార్యగ్రంథాలుగా విద్యారంగంలో స్తానం సంపాదించాయి.

సూరి అనుశాసన విధానాలు నూతన కావ్యభాషా సంప్రదాయ స్తోపనకు దారితీసి అతడు రాసిన వ్యాకరణ సూత్రాలకుమగుణంగా ప్రాచీన మహావ్యాయలను కూడా సిరిదిద్దీ దుష్ట సంప్రదాయాన్ని వెలకొల్పాయి. సాధారణ ప్రజానీకానికి సుదూరంగా, తన అభిమానుల కూర్కూడా అందనంతటి ఎత్తున, తనే నిర్మించుకున్న బంట్స్తంభం మేడలో జీవితం గడిపిన విశ్వవిద్యాంసుడాయన. సాహితీభాషా నియంతగా వ్యహారించిన్నటికి తెలుగు భాషా సాహిత్య వరిత్రలో అయిన విరసురణీయుడే.

ఈ గ్రంథ రచయిత బూదరాజు రాధాకృష్ణ (1932) వాత్సిరులోని ఆంధ్ర విశ్వకళాపరిషత్తుమంచి 1953లో బి.ఎ. (అన్స్) డిగ్రీ పొందాడు. తరవాత 1965లో అదే విశ్వవిద్యాలయంనుంచి ప్రాచీనాంధ్ర శాసనభాషకు చారిత్రక వ్యాకరణం రాసి పిచ్చాచ్.డి. పొందాడు. చీరాల్లోని డిగ్రీ కళాశాలలో పద్ధతోను సంవత్సరాలు ఆంధ్రప్రాసుకుడుగాను, ప్రైదరాబాదులోని తెలుగు లక్షాదమిలో రెండు దశబ్దాల పరిశోధన శాఖాధిపతిగాను, ప్రైదరాబాద్ విశ్వవిద్యాలయంలో రెండేళ్ళు తులనాత్రిక సాహితీశాఖలో విజిటింగ్ ప్రాఫెసరుగాను, ప్రైదరాబాదులోని ఈనాడు జర్రులిజం సూక్తులకు 1990-1999 మధ్యకాలంలో ప్రిన్సిపలగానూ పనిచేశాడు.

అతడి అనేక రచనల్లో ప్రధానవైనవి ఇవి: వాస్తుపదక్షం (1968), ప్రాచీనాంధ్రశాసనాలు (1971), వ్యాపారిక భాషావికాసం (1972, 81, 92, 99), ఈనాడు భాషా స్వరూపం (1981), ఈనాడు వ్యాపారిక భాషాత్త్వ వ్యాపాలు (1990). తెలుగు సాహిత్యం నిఘంటువు అన్నటో ఉంది.

Paravastu Chinnaya Suri (Telugu)

ISBN : 81-260-1075-4



Library

IAS, Shimla

TL 494.835 092 SU 77 R



00117696