

# ಹರಿನಾರಾಯಣ ಆಪ್ಟೆ

ಆರ್. ಬಿ. ಜೋಷಿ

K 891.463 092 Ap 83 J 2008 W 891.463 092 Ap 83 J



ಒಳಬದಿಯ ರಕ್ಷಾಪುಟದಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸಿರುವ ಶಿಲ್ಪಕಲೆಯಲ್ಲಿ ವಂೂವರು ಭವಿಷ್ಯವಾದಿಗಳು ಭಗವಾನ್ ಬಂದ್ಧನ ತಾಯಿ ರಾಣಿ ಮಾಯಳ ಕನಸನ್ನು ರಾಜ ಶಂದ್ಧೋದನಿಗೆ ವಿವರಿಸುವ ದೃಶ್ಯವಿದೆ. ಅವುಗಳ ಕೆಳಗೆ ಆ ವಿವರಣೆಯನ್ನು ಬರೆದುಕೊಳ್ಳುತ್ತಿರುವ ಬರಹಗಾರ ಕುಳಿತಿದ್ದಾನೆ. ಬಹಂಶಃ ಇದೇ ಭಾರತದ ಬರವಣಿಗೆಯ ಕಲೆಯನ್ನು ಕಂರಿತ ಪ್ರಥಮ ಚಾರಿತ್ರಿಕ ದಾಖಲೆಯಿರಬಹುದಂ.

ಸ್ಥಳ: ನಾಗಾರ್ಜುನಕೊಂಡ- ಕ್ರಿ. ಪೂ. ಎರಡನೆಯ ಶತವರಾಗ ಕೃಪೆ: ನ್ಯಾಷನಲ್ ಮ್ಯೂಸಿಯಂ, ನವವೆಹಲಿ ಭಾರತೀಯ ಸಾಹಿತ್ಯದ ನಿರ್ಮಾಣಕಾರರು

# ಹರಿನಾರಾಯಣ ಆಪ್ಟೆ

ಲೇಖಕ: ಆರ್. ಬಿ. ಜೋಷಿ

ಅನುಪಾದಕ: ಎನ್. ಎನ್. ಗದಗಕರ



Hari Narayana Apte—Kannada translation by N. S. Gadagkar of R.B. Joshi's monograph in English. Sahitya Akademi, 1990

SAHITYA AKAD
REVISED PRICE Rs. 1

© Sahitya Akademi

First Published: 1990

891.463 030.

Plo 83 I

Library

IIAS, Shimla

K 891.463 092 Ap 83 J

00117218

ಸಾಹಿತ್ಯ ಅಕಾದೆಮಿ

ರವೀಂದ್ರಭವನ, ೩೫, ಫಿರೋಜಶಾಹ ರಸ್ತೆ, ನವದೆಹಲಿ-೧೧೦೦೦೧ 'ಸ್ವಾತಿ', ವುಂದಿರ್ ಮಾರ್ಗ್, ನವದೆಹಲಿ-೧೧೦೦೦೧ ೨೬; ಎಲ್ಡಾಮ್ಸ್ ರಸ್ತೆ, ತೇನಾಂಪೇಟ್, ಮದ್ರಾಸ್-೬೦೦೦೧೮ ಬ್ಲಾ ಕ್ ೫-ಬಿ, ರವೀಂದ್ರ ಸರೋಬರ್ ಸ್ಟೇಡಿಯಮ್, ಕಲಕತ್ತಾ-೭೦೦೦೭೯ ೧೬೨, ಮುಂಬಯಿ ಮರಾಠಿ ಗ್ರಂಥ ಸಂಗ್ರಹಾಲಯ ಮಾರ್ಗ, ದಾದರ್, ಮುಂಬಯಿ-೪೦೦೦೧೪

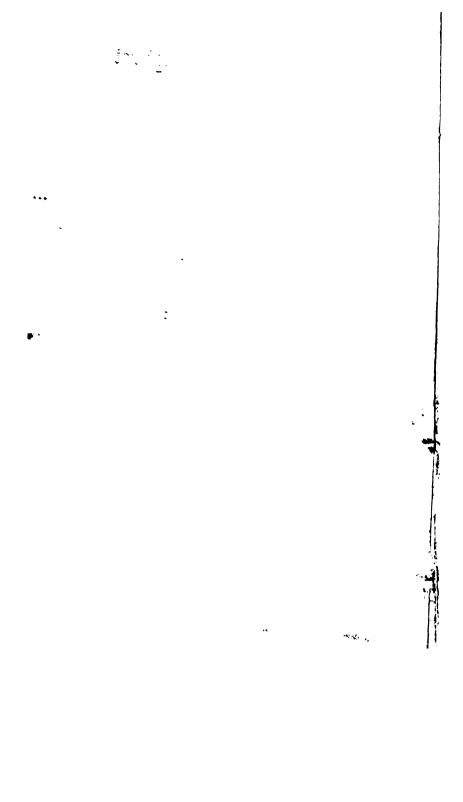
SAHITYA AKADEMI REVISED PRICE Rs. 15-00



ಪಾವೈ ಪ್ರಿಂಟರ್ಸ್ (ಪ್ರೈ) ಲಿವಿಂಟೆಡ್, ಮದ್ರಾಸ್-೬೦೦ ೦೧೪

## ವಿಷಯಾನುಕ್ರ ಮಣಿಕೆ

|    |                                                 |     | ಪುಟ |
|----|-------------------------------------------------|-----|-----|
| 1. | ವ್ಯಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ಪರಿಸರ                              |     | 7   |
| 2. | ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಟೆ ಅವರಿಗಿಂತ ವುುಂಚಿನ<br>ಮರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿ |     | 19  |
|    | 20000 000000                                    | ••• | 19  |
| 3. | ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಟೆಯವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು: ಸಾಮಾಜಿಕ            | ••• | 30  |
| 4. | ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಟೆಯವರ ಕಾವಂಬರಿಗಳು: ಐತಿಹಾಸಿಕ           | ••• | 58  |
| 5. | ಇತರ ಬರಹಗಳಂ ಹಾಗೂ ಉಪಸಂಹಾರ                         | ••• | 84  |
|    | ಹ. ನಾ. ಆಪ್ಟೆ ಅವರ ಪ್ರವುಂಖ ಕೃತಿಗಳು                | ••• | 92  |
|    | ಆಯ್ದ ಗ್ರಂಥ ಋಣ                                   | ••4 | 94  |



#### ವ್ಯಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ಪರಿಸರ

ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಟೆ ಎಂದು ಪ್ರಖ್ಯಾತರಾದ ಹರಿನಾರಾದಂಣ ಆಪ್ಟೆಯವರಂ ವಂರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿಯ ಸಂಸ್ಥಾ ಪಕರೆಂದು ಎಲ್ಲರೂ ಮನಃಪೂರ್ವಕವಾಗಿ ಒಪ್ಪಿರಂವರು. ಅವರ ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿನ ಕಾದಂಬರಿ 'ಮಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' (ವಂಧ್ಯ ಸ್ಥಿತಿ) 1885ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾದುದು, ಬಿರುಗಾಳಿಯಂ ರಭಸದಿಂದ ಜನತೆಯಂ ಹೃದಯಂವನ್ನು ಕೊಚ್ಚಿ ಕೊಂಡು ಒಯ್ದಿತಂ. ಆದರೆ ವಸ್ತು ಸ್ಥಿತಿ ಎಂದರೆ, ಅದಂ 1883ರಿಂದ ಪಣೆ ವೈಭವ' ಎಂಬ ಪುಣೆಯ ಸಾಪ್ತಾಹಿಕದಲ್ಲಿ ಕ್ರಮವಾಗಿ ಬಂದಿತು. ಅದರ ಒಂದೆರಡಂ ಹಪ್ಪೆಗಳಂ ಪ್ರಕಟವಾಗಲಂ ಓಲೆಗಳ ಸರಮಾಲಿಕೆಯೇ ಬಂದಿತು. ಇದರ ಲೇಖಕರಂ ಯಾರಂ?— ಎಂದು ಊಹಾಪೋಹ ನಡೆಯಿತು. ಯಾಕೆಂದರೆ ಕಾದಂಬರಿ ಅನಾಮಧೇಯಂವಾಗಿ ಪ್ರಕಟಗೊಂಡಿತ್ತು. ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ಈ ಬಗೆಯಾಗಿ ಮನಸಾರೆ ಪ್ರಶಂಸಿಸಿದವರಂ ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನದಲ್ಲಿ, ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ವರ್ತುಲಗಳಲ್ಲಿ ಗಣ್ಯ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಾಗಿದ್ದರು. ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಕೇವಲ ಹತ್ತೊಂಬತ್ತು ವರ್ಷ. ಅವರು ಪುಣೆಯ ಡಕ್ಕನ್ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಥಮ ವರ್ಷದ ತರಗತಿಯಲ್ಲಿ ಓದಂತ್ರಿದ್ದರು.

ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಬಗೆಗೆ, ಹಾಗೂ ಕಾದಂಬರಿಕಾರ ಎಂಬ ಮಾನದಿಂದ ಚರ್ಚಿಸುವ ವರುನ್ನ, ಅವರು ಎಂಥ ಕುಟುಂಬದಲ್ಲಿ ಜನಿಸಿದ್ದರು, ಯಾವ ಶಿಕ್ಷಣ ದೊರೆತಿತ್ತು, ಅವರ ಪರಿಸರ, ಸಾಹಿತ್ಯಿಕ ಜೀವನಕ್ರಮಕ್ಕಾಗಿ ಆವರು ಮಾಡಿಕೊಂಡ ಪೂರ್ವಸಿದ್ಧ ತೆಗಳಾವುವು?—ಇವೆಲ್ಲವನ್ನು ನಾವು ಕೂಲಂಕಷವಾಗಿ ಅರಿಯಂವದು ಉಚಿತ.

ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಟೆಯವರು 1864ನೆಯ ಇಸ್ವಿ ಮಾರ್ಚ್ 8ನೆಯ ದಿನಾಂಕದಂದೆಂ ವಂಧ್ಯಮ ವರ್ಗದ ಕುಟುಂಬ ಒಂದರಲ್ಲಿ ಜನ್ಮ ತಳೆದರು. ಅವರೇನು ಅಂತಹ ಸಿರಿವಂತ ರಲ್ಲ. ಅವರ ಅಜ್ಜ ತೀರಿಕೊಂಡದ್ದರಿಂದ ಮನೆತನದ ಸ್ಥಿತಿಯು ಶೋಚನೀಯವಾಗಿದ್ದಿತಂ. ಆಗ ಅವರ ತಂದೆಗೆ ಕೇವಲ ಹದಿನಾರು ವರ್ಷ. ಲಗ್ನ ಆಗಿದ್ದಿತು. ಅನಂತರ ಮೂವರಂ ಕಕ್ಕಂದಿರು, ತಂದೆಯ ಇಬ್ಬರು ಸೋದರಿಯರು ಇದ್ದರು. ಅವರ ತಂದೆ ನಾರಾಯಣ ರಾವ್ ಆಪ್ಟೆ ಅವರು ತಮ್ಮ ಅಭ್ಯಾಸವನ್ನು ಬಿಟ್ಟುಕೊಡಲೇಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿತು. ಮುಂಬರಿಂಯ ಅಂಚೆ ಖಾತೆಯಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯ ನೌಕರಿ ಹಿಡಿದರು. ಆವರ ಅಲ್ಪ ವೇತನದ ಮೇಲೆಯೇ ಹತ್ತು ಅಥವಾ ಹನ್ನೆರಡು ಜನರ ಇಡೀ ಕುಟುಂಬವು ಅವಲಂಬಿಸ ಬೇಕಾಯಿತು. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಕ್ಕ ಮಾಧವರಾಯರು ಹದಿನಾಲ್ಕು ವರ್ಷದವ ರಿದ್ದಾಗ ವಿವಾಹವಾಗಿದ್ದರು. ಅವರ ಕಾಲೇಜು ಶಿಕ್ಷಣ ಕ್ರವಂವು ಎದ್ದು ಕಾಣಂವಷ್ಟು

ಒಳ್ಳೆಯಂದಿದ್ದು, ಕಾಲಾಂತರದಲ್ಲಿ ಮುಂಬಯಿಯಲ್ಲಿ ಅವರ ವಕೀಲಿ ವ್ಯವಸಾಯವು ಲಾಭ ದಾಯಕವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತಂ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಶಿಕ್ಷಣ ವಾಂಬಯಿಯಲ್ಲಿ ಆಯಿತಂತಿ ಮೊದಲು ಠಾಕುರ್ದ್ವಾರದ ಪ್ರಾಥಮಿಕ ಶಾಲೆಯಲ್ಲಿ, ಅನಂತರ ವಿಂಶನ್ ಸ್ಕೂಲಿನಲ್ಲಿ. ಆದರೆ ನಿಜವಾದ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಅವರ ಶಿಕ್ಷಣವು ಪುಣೆಯಲ್ಲಿ ಅಯಿತೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು— 1878ರಲ್ಲಿ ಪೂನಾ ಹೈಸ್ಕೂಲಿಗೆ ಹೋದಾಗ. 1880ರಿಂದ 1882ರ ವರೆಗೆ ಅವರಂ ನ್ಯೂ ಇಂಗ್ಲಿಶ್ ಸ್ಕೂಲ್ ಸೇರಿದಾಗ ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಪ್ರಖ್ಯಾತ ವಿಚಾರವಾದಿಗಳ ಪ್ರಭಾವಕ್ಕೆ ಒಳಗಾದಂದು. ಇಲ್ಲಿಯೇ ಅವರ ಬಂದ್ಫಿ, ಸ್ವಭಾವಕ್ಕೆ ಮೂರ್ತ ಸ್ವರೂಪ ಬಂದುದು. ನ್ಯೂ ಇಂಗ್ಲಿಶ್ ಸ್ಕೂಲಿನಲ್ಲಿಯ ಅವರ ಶಿಕ್ಷಕರೆಂದರೆ ಸುವಿಖ್ಯಾತ ವ್ಯಕ್ತಿ ಗಳಾದ ವಿಷ್ಣು ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಚಿಪಳೂಣಕರ, ಗೋಪಾಲ ಗಣೇಶ ಅಗರಕರ ಹಾಗೂ ಬಾಲ ಗಂಗಾಧರ ಟಿಳಕ. ಈ ಪ್ರತಿಭಾಶಾಲಿಗಳ ಬರವಣಿಗೆಯ ಪ್ರಭಾವವು ಆ ದಿನಮಾನದಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷವಾಗಿದ್ದಿತು. ಇಂದಿಗೂ ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿ ಹಾಗೇ ಆಚ್ಚಳಿಯದೇ ಉಳಿದಿದೆ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಓದಿನ ವ್ಯಾಮೋಹ ಅತಿ. ಅದು ವಿಸ್ತಾರವಲ್ಲದೆ ವೈವಿಧ್ಯಮಯವೂ ಆಗಿದ್ದಿತು. ಶಾಲೆಯ ದಿನಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಅದು ಸಹಜವಾಗಿ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ತಮವನ್ನು ದಾಟಿ ಆಚೆಗೆ ಮುಟ್ಟಿ ದ್ದಿತು. ಅವರು ಇನ್ನೂ ಶಾಲೆಯಲ್ಲಿರುವಾಗಲೆ ಸಂಸ್ಕೃತದ ಪ್ರವಯಖ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ವಂರ ವಂರಳಿ ಓದಿದ್ದರು. ಹಾಗೇ ಕಾವ್ಯಗಳಂ, ಬಾಣನ ಕಾದಂಬರಿ ಹಾಗೂ ದಂಡಿಯ ದಶಕುಮಾರ ಚರಿತೆ. 1881ರಿಂದ 1886ರ ವರೆಗೆಂದರೆ, ಅವರಂ ಕಾಲಿದಾಸನ ಶಾಕಂಂತಲ ನಾಟಕವನ್ನು ಹನ್ನೊಂದು ಸಲ ಓದಿದ್ದರು. ಐರೋಪ್ಮ ಲೇಖಕರಲ್ಲಿ ಅವರಂ ಶೆಕ್ಸಪಿಯರ್, ಮಿಲ್ಟನ್, ಸ್ಕಾರ್ಟ್, ಶೆಲ್ಲಿ, ಕೀರ್ಟ್ಸ್, ಮಾಲಿಯರ್, ಥ್ಯಾಕರೆ, ಡಿಕೆನ್ಸ್, ಜೇನ್ ಆಸ್ಟೆನ್—ಮುಂತಾದವರ ಕೃತಿಗಳ ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿದ್ದರು. ಅವರಿಗೆ ಸುಮಾರು ಹದಿನೆಂಟು ವರ್ಷಗಳಿರುವಾಗ, ಇನ್ನೂ ವ್ಯಾಟ್ರಿಕ್ಕುಲೇಶನ್ ಪರೀಕ್ಷೆ ಪಾಸಾಗದಿರಂವಾಗ, ಅಗರಕರರು ಮಾಡಿದ ಶೆಕ್ಸಪಿಯರನ 'ಹ್ಯಾವ್ಲುಟ್' ಅನುವಾದವನ್ನು ಕಂರಿತು ('ವಿಕಾರವಿಲಸಿತ' ಎಂಬ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯಲ್ಲಿ) 72 ಪುಟದ ಸವೀಕ್ಷೆಯನ್ನು ಬರೆದಿದ್ದರು. ಅದನ್ನು ಪ್ರತಿಕೂಲವಾಗಿ ವಿವರ್ಣಿಸಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಅಗರಕರರಂ ತಮ್ಮ ತರುಣ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಯ ಬಂದ್ಧಿಮತ್ತೆಯನ್ನು ಔದಾರ್ಯದಿಂದ ಗುರುತಿಸಿದರು. ಅಲ್ಲದೆ ವರ್ಗದಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಸಂಸ್ಕೃತ ಹಾಗೂ ಇಂಗ್ಲಿಶ್ ಪಠ್ಮ ಪುಸ್ತಕ ಓದುವಾಗ ಹಲವಾರು ಸಲ ಭಿನ್ನ ಅರ್ಥವನ್ನು ಸೂಚಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಗಂರಂ ಗಳಾದರೂ ಈ ಸರಣಿಯನ್ನು ಬಿಚ್ಚು ವಂನಸ್ಸಿನಿಂದ ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರಂ.

ಅವರ ಆರಂಭದ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿ ದಿಸೆಯಲ್ಲಿ ವಿಷ್ಣು ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಚಿಪಳೂಣಕರರ ಪ್ರಭಾವ ವಿಶೇಷವಾಯಿತು. ಹತ್ತೊಂಬತ್ತನೆಯ ಶತಮಾನದ ಕೊನೆಯ ಚರಣದಲ್ಲಿ ವಂಹಾ ರಾಷ್ಟ್ರದಾದ್ಯಂತ ಬೌದ್ಧಿಕ ಹಾಗೂ ಭಾವನಾತ್ಮಕವಾದ ಉಕ್ಕು ಇದ್ದಿತು. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಮ ಶಿಕ್ಷಣದ ಆರಂಭದ ಫಲಗಳು ಇದೀಗ ಗೋಚರಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಜನತೆಗೆ ಸಂಪೂರ್ಣ ಒಪ್ಪಿಗೆ ಆಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಹೊಸದಾಗಿ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆದ ಹಲವರು ಪಾಶ್ಚಿ ಮಾತ್ಯ ಜೀವನದ ರೀತಿಯನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿದ್ದರು. ಕಂಡಿಯಂವ ಅನಪೇಕ್ಷಣೀಯ ಚಟಕ್ಕೆ ಮಾರುಹೋಗಿದ್ದರು. ಕೆಲವರು ತಮ್ಮ ಸಾಮಾಜಿಕ ಹೊಣೆಗಾರಿಕೆಗೆ ಜವಾಬದಾರರಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಕೆಲವರಂತೂ ತಮ್ಮ ದೈವ

ತೆಗೆದಂಕೊಳ್ಳುವಲ್ಲಿ ವಂಗ್ನ ರಾಗಿದ್ದ ರಂ! ಪಶ್ಚಿವಂ ದೇಶಗಳನ್ನು ಅನಂಕರಿಸುವ ಇವರೆಲ್ಲರು ಆಂಧ ಶ್ರದ್ಧೆ ಯಂಪರು, ನಿಪ್ಕ್ರಿಯೆಂರು ಅವಿಚಾರಿಗಳೆಂದು ಪರಿಗಣಿಸೇಬ್ಪಟ್ಟಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಬುದ್ಧಿ ಜೀವಿಗಳ ಸುನಿಶ್ಚಿತ ಪ್ರತಿಕ್ತಿಯೆಯು ಎರಡು ರೀತಿಗಳಲ್ಲಿ ಕಂಡುಬರುತ್ತಿತ್ತು ಒಂದು ವಿಭಾಗವು ಪಾಶ್ಚಾತ್ಮ ಶಿಕ್ಷಣವನ್ನು ಸ್ವಾಗತಿಸಿತು. ಅದರೊಡನೆ ಹಲವಾರು ಲಾಭಗಳು ಉಂಟಾದವು. ಆದರೆ ಭಾರತೀಯ ಸಾಮಾಜಿಕ ಪದ್ಧತಿ, ಧಾರ್ಮಿಕ ನಂಬುಗೆ ಗಳ ಪುನಃಪರಿಶೀಲನೆ ಅತ್ಯವಶ್ಮ ಎಂದು ತಿಳಿಯಲಿಲ್ಲ. ಈ ವಿಭಾಗದ ಮುಂದಾಳು ಎಂದರೆ. ವಿಷ್ಣು ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಚಿಪಳೂಣಕರರು. ಆವರ ಬರವಣಿಗೆ ತೀಕ್ಷ್ಣ ಅಲ್ಲದೆ ಸನ್ನಶಾಲಿ. ಆ ವ್ಯೂಲಕ ಅವರಂ ಸಾಮಾಜಿಕ ಹಾಗೂ ಧಾರ್ವಿಕ ಸಂಧಾರಣೆ ಮಾಡುವ ಪ್ರಯಿತಿಂಡ ರನ್ನು ವಿಡಂಬನೆಗೆ ಗುರಿಪಡಿಸಿದರು. ಅವರನ್ನು ಮೂರ್ಖರನ್ನಾಗಿ ತಿಳಿಗೇಡಿಗಳನ್ನಾಗಿ ಇಲ್ಲವೆ ಸ್ವದೇಶಾಭಿಮಾನಶೂನ್ಯರೆಂದಾಗಲಿ, ಸರಕಾರದ ಪುಖಸ್ತುತಿ ಮಾಡುವವ ್ಲ್ದೆ ಅವರು ತಮ್ಮ ಬರಹಗಳಲ್ಲಿ ತೋರಿಸಿದರು. ಇಲ್ಲವೆ ಸ್ವದೇಶಾಭಿಮಾನ ಶೂನ್ಯರಾಗಲಿ ಹಾಗೂ ಸರಕಾರದ ಕಾಪಟ್ಯಯುತ ಮುಖಸ್ತುತಿ ಮಾಡುವವರಂತಾಗಲಿ ಕಂಡುಬಂದರು. ಸ್ವತಃ ಅವರು ಪೂನಾ ಹೈಸ್ಕೂಲಿನಲ್ಲಿ ಶಿಕ್ಷಕರೆಂದಂ ಸರಕಾರಿ ಸೇವೆ ಸ್ವೀಕರಿಸಿದ್ದರು. ಇಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿ ಇರುವಾಗ ಪೊಟ್ಟಮೊದಲ ಸಲ ಅವರನ್ನು ಸಂಧಿಸಿದರು. 1880ರಲ್ಲಿ ತಾವು ಮೂವತ್ತು ವರ್ಷದವರಿರುವಾಗ ವಿಷ್ಣುಶಾಸ್ತ್ರಿ ಅವರು ಸರಕಾರಿ ಸೇವೆಗೆ ರಾಜೀನಾಮೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದರು. ತಮ್ಮದೇ ಆದ ಖಾಸಗಿ ಶಾಲೆ ನ್ಯೂ ಇಂಗ್ಲಿಶ್ ಸ್ಕೂಲ್ ಸ್ಥಾಪಿಸಿದರು. ವಿಷ್ಣುಶಾಸ್ತ್ರಿ ಅವರು ಇದನ್ನಲ್ಲದೆ ಇನ್ನೂ ಅನೇಕ ಸಂಸ್ಥೆಗಳನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದರು. ಇದಕ್ಕೆ ದೃಷ್ಟಾಂತ ಎಂದರೆ, ಮರಾಠಿಯಲ್ಲಿ ಕೇಸರಿ, ಇಂಗ್ಲಿ ಶಿನಲ್ಲಿ 'ಮರಾಠಾ' ಎಂಬ ಸಾಪ್ತಾಹಿಕಗಳನ್ನು ತೆಗೆದದ್ದು. ಈ ಮುಖಾಂತರ ಅವರು ತಮ್ಮ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ವುನೋವೃತ್ತಿಯ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು, ತಮ್ಮ ಸ್ವತಂತ್ರ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯಗಳನ್ನು, ಸಾರ್ವಜನಿಕ ಆಸ್ಥೆಯ ಸವಂಸ್ಥೆಗಳನ್ನು ಪ್ರಚಂರಗೊಳಿಸಿದರು.

ಈ ಪ್ರಕಾರ ವಿಷ್ಣುಶಾಸ್ತ್ರಿಗಳು ಸ್ಫೂರ್ತಿಯ ಸೆಲೆ ಎನಿಸಿ ಅಸಂಖ್ಯಾತ ತರಂಣ ರನ್ನು ತಮ್ಮೆಡೆಗೆ ಸೆಳೆದುಕೊಂಡಿದ್ದರು. ಆದಂದರಿಂದ ಹರಿಭಾವು ಅವರಂಥ ತರುಣ, ಬಂದ್ಧಿ ಶಾಲಿ, ಮಾರ್ವಿಕ ಮನಸ್ಸಿನ ಯುವಕರು ವಿಷ್ಣುಶಾಸ್ತ್ರಿ ಚಿಪ್ಪಳೂಣಕರರಂತಹರ ಪ್ರಭಾವಕ್ಕೆ ಒಳಗಾದುದು ತೀರ ಸಹಜವಾಗಿದ್ದಿತು.

ಅದೇ ಸವಂಯಕ್ಕೆ ಇನ್ನೊಂದು ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿಯು ಉದಿಸತೂಡಗಿತ್ತು. ಈ ವಿಚಾರ ಪ್ರವಾಹವನ್ನು ಅನಂಸರಿಸುವ ವಂಹನೀಯರು, ನಾವು ಪರರಾಷ್ಟ್ರದ ಅಂಕಿತಕ್ಕೆ ಒಳಗಾಗಲು ನಮ್ಮಲ್ಲಿಯ ಹಲವಾರು ಅನಿಷ್ಟಗಳು, ಪರಂಪರಾಗತ ನಂಬುಗೆಗಳು, ಜೀವನ ಸರಣ ಕಾರಣವೆಂದು ಬಗೆದಿದ್ದರು. ಇವೆಲ್ಲವುಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟುಕೊಡದ ವಿನಹಾನಾವು ಬಲಶಾಲಿ, ಆರೋಗ್ಯಕರ ಹಾಗೂ ಪ್ರಗತಿಪರ ಜನಾಂಗವಾಗಲಾರವೆಂದು ನೆರೆ ನಂಬಿದ್ದರು. ವಿವೇಕಶೀಲ, ವಿಚಾರಪರತೆ ಇವುಗಳನ್ನು ಸ್ವಾಗತಿಸಿದರು. ಈ ಭಾಗದ ಅತ್ಯಂತ ಸತ್ವಶಾಲಿ ವುಂಖಂಡರೆಂದರೆ, ಗೋಪಾಲ ಗಣೇಶ ಆಗರಕರರು.

H-1

ವುಧ್ಯವರ್ತಿ ಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯಂನ್ನು ಒಪ್ಪಿದ ವರೂರನೆಯ ವಿಭಾಗವೊಂದಂ ಇದ್ದಿತಂ. ಈ ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿಯ ಪುರಸ್ಕರ್ತರೆಂದರೆ ಜಸ್ಟೀಸ್ ವಂಹಾದೇವ ಗೋವಿಂದ ರಾನಡೆ ಅವರಂ. ಅವರಂ ಬ್ರಿಟಿಶ್ ಆಡಳಿತವು ಉದಾರ ಧೋರಣೆಯ ಪ್ರತೀಕಪೆಂದೂ ದೇಶದ ಅಭ್ಯುದಯಂ, ಏಳ್ಗೆ ಗೆ ಕಾರಣೀಭೂತವೆಂದೂ, ಪ್ರಚ್ಛನ್ನ ವರಪೆಂದೂ ಬಗೆದಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಪರಚಕ್ರದ ಆಡಳಿತ ಅನೇಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಕಠೋರ, ಅಹಿತಕಾರಿ ಎಂಬುದನ್ನು ಅವರು ಅಲಕ್ಷಿಸಿರಲಿಲ್ಲ. ಜನತೆಯ ಅವಶ್ಯಕತೆ, ಬೇಡಿಕೆಗಳನ್ನು ಆದಂ ಪೂರೈಸಿದೆ ಎಂದೂ ತಿಳಿದಿರಲಿಲ್ಲ. ಸಾಮಾಜಿಕ ಹಾಗೂ ಧಾರ್ವಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಯ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಈ ಪಕ್ಷದ ಪ್ರಗತಿಯೆಂದರೆ ಎಚ್ಚರಿಕೆಯಿಂದ ವುಂನ್ನ ಡೆಯಂಂಪದಾಗಿತ್ತೆಂದಂ ಹೇಳಬೇಕಂ.

ವಿಷ್ಣು ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಚಿಪಳೂಣಕರರು 1882ರಲ್ಲಿ ತೀರಿಕೊಂಡರು. ಆಗ ಅವರಿಗೆ ಇನ್ನೂ 32ರ ತಾರುಣ್ಯದ ವಯಸ್ಸು. ಆರಂಭದ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಹರಭಾವು ಅವರ ಪ್ರಭಾವಲಯದಲ್ಲಿ ಸಿಲುಕಿದ್ದರು. ಆವರಿಗೆ ಅತೀವ ವ್ಯಥೆ ಎನಿಸಿ 'ಶಿಷ್ಠಜನ ವಿಲಾಪ' ಎಂಬ ತಲೆಬರಹದ ವಿಲಾಪಗೀತೆಯೊಂದನ್ನೂ ರಚಿಸಿದರು. ಆದರ ಸಾವಿರ ಪ್ರತಿಗಳು ಎರಡೇ ದಿನಗಳಲ್ಲಿ ತೀರಿಹೋದವು!

ನ್ಯೂ ಇಂಗ್ಲಿಶ್ ಸ್ಕೂಲಿನಲ್ಲಿ ಅಗರಕರರು ಅವರ ಗುರುಗಳಾಗಿದ್ದರೂ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಅವರ ಸಾಹಿತ್ಮಿಕ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳಿಂದ ಅಷ್ಟು ಪ್ರಭಾವಿತರಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಸುಧಾರಣೆಯ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂಗಳೂ ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ವಿಶೇಷ ಅವರ ವಂಸಸ್ಸು ಹಿಡಿದಿರಲಿಲ್ಲ. ಅಗರಕರರ 'ವಿಕಾರ ವಿಲಸಿತ'ದ ವಿವುರ್ಶಾ ವಿಷಯಂವನ್ನು ಈ ಮೊದಲೆ ಪ್ರಸ್ತಾಪಿಸಿರುವದಷ್ಟೆ. ಅದಕ್ಕಿಂತ ಒಂದು ವರ್ಷ ಮೊದಲೆ ಆವರು, ಆಗರಕರರು ಕಾಲಿದಾಸಹಾಗೂ ಭವಭೂತಿ ಇವರ ಗುಣಗಳ ತಾರತವ್ಯು ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ತಳೆದ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂವನ್ನು ಖಡಾಖಂಡಿತವಾಗಿ ವಿರೋಧಿಸಿದ್ದರು. ಆಗರಕರರು ಕಾಲಿದಾಸನನ್ನು ಭವಭೂತಿಗಿಂತ ಮಿಗಿಲೆಂದು ಪ್ರತಿಪಾದಿಸಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಭವಭೂತಿಯನ್ನೂ ಕಾಲಿದಾಸನಿಗಿಂತ ವೆಂಲ್ಮಟ್ಟದವನೆಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯಪಟ್ಟಿದ್ದರು. ಇದರಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಆತ್ರ ಪ್ರತ್ಯಯ ವಿಶೇಷ ಎನಿಸಿದ್ದಿತು. ಯಾಕೆಂದರೆ ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಅವರು ಕೂಲಂಕಷವಾಗಿ ಅಭ್ಯಸಿಸಿದ್ದರು.

ಆದರೆ ಕಾಲಾಂತರದಲ್ಲಿ ಅಗರಕರರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂ ಬದಲಾಯಿತಂ. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಎಂದರೆ, ಗೋವಿಂದ ವಾಸುದೇಪ ಕಾನಿಟಕರರ ಪರಿಚಯವು 1882ರಲ್ಲಿ ಆಯಿತು. ಕೆಲ ದಿನ ನಂತರ ಶ್ರೀಮತಿ ಕಾಶೀಬಾಯಿ ಕಾನಿಟಕರರ ಸಂಪರ್ಕವೂ ಸಾಧಿಸಿತು. ಕಾನಿಟಕರರಂ ನ್ಯಾಯಾಂಗ ಖಾತೆಯಲ್ಲಿ ಕೆಲಸ ಮಾಡಂತ್ತಿದ್ದರು. ಆವರ ಓದಂ ವಿಸ್ತಾರ ವಾಗಿದ್ದಿತು. ವಿಚಾರಗಳೂ ಆಳವಾಗಿದ್ದವು. ಪ್ರಗತಿಪರ ವಿಚಾರ ಧೋರಣೆಯ ಜೊತೆಗೆ ಅವರ ಬುದ್ಧಿ ಯಂ ಸವಂತೋಲದಲ್ಲಿ ದ್ವಿತಂ. ಅವರು ತಮ್ಮ ಪತ್ನಿಗೆ ಶಿಕ್ಷಣ ಒದವಿಸಿದ್ದರು. ಆಗಿನ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳ ವಿದ್ಯಾಭ್ಯಾಸ ಅಶಕ್ಕವಾಗಿದ್ದರೂ ಕೂಡ ಶ್ರೀಮತಿ ಕಾಶೀಬಾಯಿಯವರು ತಮ್ಮ ಪತಿಯಂ ಪ್ರಯತ್ನಗಳಿಗೆ ಸರಿಯಾದ ಸಹಕಾರವನ್ನು

ನೀಡಿದರೆಂದು ಹೇಳಬೇಕು. ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ಅವರು ಸಂಶಿಕ್ಷಿತೆ ಎನಿಸಿಕೊಂಡರು. ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಅವರೆಂದರೆ ಅತೀವ ಸನ್ಮಾನ. ಅವರ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂಗಳಿಗೆ ವಿಶೇಷ ವುನ್ನಣೆ ಸಲ್ಲಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಹಲವಾರು ಪ್ರಸಂಗಗಳಲ್ಲಿ ಅವರೊಡನೆ ವಂತಭೇದ ವ್ಯಕ್ತ ಗೊಳಿಸಲೂ ಕೂಡ ಹಿಂದು ವುಂಂದು ನೋಡಂತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಶ್ರೀಯಂತ ಕಾನಿಟಕರರು ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಜೆ. ಎಸ್. ಮಿಲ್ ಬರವಣಿಗೆಯ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಸಿಕೊಟ್ಟರು. ಮಂಖ್ಯವಾಗಿ ಅವರು ಬರೆದ 'ಮಹಿಳೆಯರ ಪರಾಧೀನತೆ' ಎಂಬುದು ಮಹಕ್ವ ದ್ದೆನಿಸಿತು. ಹರಿಭಾವು ಆ ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಪುನಃ ಪುನಃ ಓದಿದರು. ಅದರ ಪ್ರಭಾವ ಅವರ ವೇಲೆ ಅಖಂಡ ಆಯಿತು. ಕ್ರಮೇಣ ಈ ಮೂಲಕ ಅಗರಕರರ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂಗಳ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಪೂಜ್ಯತೆ ಎನಿಸಿತು. ಇದಕ್ಕೆ ಹರ್ಬರ್ಟ್ ಸ್ಟೆನ್ಸಾರ್ ಅನಂತರ ಮಾರ್ಲೆ ಅವರ ಕೃತಿಗಳ ಅಭ್ಯಾಸವೂ ಕಾರಣ. ತತ್ಪರಿಣಾವುವಾಗಿ 1888ರಲ್ಲಿ ಅಗರಕರರಂ ತಮ್ಮ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳನ್ನು ಪ್ರಚುರಗೊಳಿಸಲು ತಮ್ಮ ಸ್ವಂತದ ಪತ್ರಿಕೆಯನ್ನೇ ಹೊರಡಿಸಲು ನಿರ್ಧರಿಸಲು, ಹರಿಭಾವು ಅವರನ್ನು ಮಹಾ ಪುರುಷ ಎಂದು ಕರೆದರು; ಸತ್ಪಾತ್ರ ಪ್ರೂಫೆಸರರೆಂದೂ ಸಂಬೋಧಿಸಿ ಅತ್ಯಂತ ಆನಂದ ಉತ್ಸಾಹದೊಡನೆ ಅವರಿಗೆ ಸಹಾಯ ಸಲ್ಲಿಸಲು ಮುಂದು ಬಂದರು. ಅಲ್ಲದೆ ಪ್ರತಿಗಾವಿಂ ಶಕ್ತಿಗಳನ್ನು ಕೂಡ ಬಯಂಲಿಗೆ ಎಳೆಯಲು ಹವಣಿಸಿದರು.

ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಗೋಪಾಲ ಕೃಷ್ಣ ಗೋಖಲೆ ಅವರಂ ಡೆಕ್ಕನ್ ಎಜ್ಯು ಕೇಶನ್ ಸೊಸೈಟಿ ಹಾಗೂ ಫರ್ಗ್ಯುಸನ್ ಕಾಲೇಜಿಗೆ ಸೇರಿದ್ದರು, ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಅವರೊಡನೆ ನಿಕಟ ಸಂಬಂಧ ಉಂಟಾಯಿತು. ರಾಜಕೀಯಂ ರಂಗದಲ್ಲಿ ಮಧ್ಯಮ ಮಾರ್ಗದ ಮೃಕ್ತಿಗಳೊಡ ನೆಯೂ ಹಾಗೂ ಸಮಾಜ ಸಂಧಾರಕರೊಡನೆಯೂ ಸಂಪರ್ಕ ಬಂದಿತು. ಅನಂತರ ಅವರು ನಿಕಟವರ್ತಿ ಗೆಳೆಯಂರಾಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿದರು. ಗೋಖಲೆಯಂವರಂತೆ ರಾನಡೆ ಅವರೊಡನೆಯೂ ಸಹವಾಸ ಯೋಗ ಒದಗಿತು. ಗೋಖಲೆ ಅವರು ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲದ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಅವರು ರಾನಡೆ ಅವರಿಂದ ಸಂಸ್ಥಾಪಿತವಾದ ಡೆಕ್ಕನ್ ಸಭೆಗೆ ಸಹ ಕಾರ್ಯದರ್ಶಿಗಳಾಗಿ ಕೆಲಸ ಮಾಡುವಷ್ಟರ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಬಂದಿತು. ಈ ಸಂಸ್ಥೆಯಂ ಸಾರ್ವಜನಿಕ ಆಸ್ಥೆಯ ಅಭ್ಯಾಸ ವಿಷಯಕ್ಕಾಗಿಯೂ, ಜನತೆಯ ಸಂಕಷ್ಟಗಳನ್ನು ತಿಳಿಯಂಪಡಿಸಲೋಸಗರವೂ ನಿರ್ವಿತವಾದಂದಿತ್ತು.

ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಓದಿನ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಅಪರಿವಿಂತ ವ್ಯಾಮೋಹ. ಶಾಲೆಯಂ ದಿನಮಾನದಲ್ಲಿಯಂ ಓದಿನ ಹಾಗೂ ಅಭ್ಯಾಸದ ಅಭಿರಂಚ ಮುಂದ ಜೀವನದುಂದ್ದಕ್ಕೂ ಉಳಿಯಿತಂ. ವಿಂಲ್ರ್ ರಿಂದ ಪ್ರಣೀತವಾದ 'ವಂಹಿಳೆಯಂರ ಪರಾಧೀನತ' ಎಂಬ ಉದ್ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಅವರು ಅನೇಕ ಸಲ ಓದಿದಂದನ್ನು ಈ ಮೂದಲೆ ನಿವೇದಿಸಲಾಗಿದೆ. ಪಾಗೆಯೇ ಮಾರ್ಲೆ ಬರೆದ ಒಂದಂ ಸಾಲನ್ನು ಕೂಡ ಓದದೆ ಬಿಟ್ಟಿಲ್ಲವೆಂದಂ ಒಮ್ಮೆ ಅಂದಿದ್ದರು. ಭಾರತೀಯಂ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ, ಅವರ ಮಾತೃ ಭಾಷೆಯಾದ ಮರಾಠಿ ಯೊಂದನ್ನುಳಿದಂ ಬಂಗಾಲಿಯಂ ಅಭ್ಯಾಸವನ್ನು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿದ್ದರು. ಅದರಲ್ಲಿ ಅವರಂ ಚರ್ಚೆಗೆ ನಿಂತಂ ಬಂಗಾಲಿ ಬಲ್ಲವನನ್ನು ಕೂಡ ಪರಾಜಯಗೊಳಿಸಂವಷ್ಟು

ಬುದ್ಧಿಶಾಲಿಗಳೆನಿಸಿದ್ದರು. ಐರೋಪ್ಯ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ, ಇಂಗ್ಲಿಶಿನ ಹೊರತಾಗಿ ಫ್ರೆಂಚ್, ಜರ್ಮನ್ ಭಾಷೆಗಳಂ ಅವರಿಗೆ ವಿದಿತವಾಗಿದ್ದವು. ಜರ್ಮನ್ ಭಾಷೆಯಂ ಪುಸ್ತಕ ಒಂದನ್ನು ತರಿಸಿಕೊಂಡಂ ಓದಂವ ಹವ್ಯಾಸದಲ್ಲಿದ್ದ ಸಂಗತಿಯಂ ಅವರ ಪತ್ರವ್ಯವಹಾರ ದಿಂದ ನಮಗೆ ಕಂಡುಬರಂವದು. ತಮ್ಮ ವಿಸ್ತೃತ ಹಾಗೂ ವೈವಿಧ್ಯಪೂರ್ಣ ಓದಿನಿಂದ ಹಾಗೂ ಮಹತ್ವಯಂತ ಕೃತಿಗಳ ನಿಕಟ ಅಭ್ಯಾಸದಿಂದ ಅವರು ತಮ್ಮ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯ ಪದವಿಯ ಕೊರತೆಯನ್ನು ತಂಂಬಿಕೊಂಡರು. ಆದರೆ ಕೆಲ ಕಾಲ ಅವರಿಗೆ ಅತೀವ ವ್ಯಥೆ ಎನಿಸಿದುದಂ ಸಂಳ್ಳಲ್ಲ. ಪದವಿ ಪಡೆಯಲಾಗದ್ದಕ್ಕೆ ಮಂವ್ಮುಲ ಮರುಗಿದರಂ, ಆದರೂ ಈ ಹಾನಿ ಕೂಡ ಮುಂದೆ ಅನಿಸಲಿಲ್ಲ. ಯಾಕೆಂದರೆ ಮುಂಬಯಿ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯದು ಎಂ. ಎ. ಪರೀಕ್ಷೆಯಲ್ಲಿ ಮರಾಠಿಯಂ ವಿಷಯ ಪರೀಕ್ಷಕರಾಗಿ ಅವರಂ ನಿಯವಿಸಲ್ಪಟ್ಟರು.

ಆದರೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಪುಸ್ತಕದ ಹುಳು ಆಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಕಾದಂಬರಿ ಕಾರನ ದಂತದ ಗೋಪುರದಲ್ಲಿ ತಮ್ಮನ್ನು ಬಂಧಿಸಿಟ್ಟು ಕೊಂಡಿರಲ್ಲಿ. ಅವರಂ ರಾಜಕೀಯ ಕ್ಷೇತ್ರದಲ್ಲಿ ಒಳ್ಳೆ ಚಟಂಪಟಕೆಯಂ ಭಾಗವಹಿಸಿದರು. ಪ್ರಣೆ ನಗರದಲ್ಲಿ ಪ್ಲೇಗಿನ ಹಾವಳಿ ಹಬ್ಬಿದ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಅವರು ಕಾಲಕಾಲಕ್ಕೆ ಸ್ವಯಂಸೇವಕರಾಗಿ ಕಾರ್ಯ ಗೈದರು. ತಮ್ಮ ಆರೋಗ್ಯವನ್ನು ಕೂಡ ಲಕ್ಷಿಸಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಅನೇಕ ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲ ಪುಣೆ ನಗರ ಸಭೆಗೆ ಸದಸ್ಯರಾಗಿ ನಿಯವಂಕವಾದರು. ಒಂದು ಸತ್ರದಲ್ಲಿ ಅವರಂ ಅದರ ಅಧ್ಯಕ್ಷರಾಗಿದ್ದರು. ಅವರು 1890ರಲ್ಲಿ ತಮ್ಮದೆ ಆದ 'ಕರಮಣೂಕ್' ಪತ್ರಿಕೆ ತೆಗೆದು ಅದರ ಸಂಪಾದಕತ್ವ ವಹಿಸಿಕೊಂಡರು. ತಮ್ಮ ಜೀವಾಪಧಿಯ ಕಾಲದ ಪರೆಗೆ ತಾವು ಬರೆದುದೆಲ್ಲವನ್ನು 'ಕರಮಣೂಕ್'ದಲ್ಲಿಯೇ ಪ್ರಸಿದ್ಧಿಸಿದರು. ಇದಲ್ಲದೆ ಅಗರಕರರ 'ಸುಧಾಕರ್' ಪತ್ರಿಕೆಯ ಸಂಪಾದನೆಯ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಹಾಯವಾದರು. ಅವರ ಮರಣಾನಂತರ 'ಜ್ಞಾನ ಪ್ರಕಾಶ' ಎಂಬ ಉದಾರ ದೈನಿಕ ಪತ್ರಿಕೆಗೂ ನೆರವಾದರು. ಹೀಗೆ ಅವರು ಚಟುವಟಿಕೆಯ ಪರಿಪೂರ್ಣ ಬಾಳನ್ನು ಬಾಳಿದರು. ಅವರ ಗೆಳೆಯರ ಬಳಗವೂ ವಿಶಾಲ. ಅವರೊಡನೆ ಅವರು ಉತ್ಸಾಹದಿಂದ ವ್ಯವಹರಿಸಂತ್ರಿದ್ದ ರು; ಸಂಖ ಕಾಣುತ್ತಿದ್ದ ರು.

ಹತ್ತೊಂಬತ್ತನೆಯ ಶತಮಾನದ ಕೊನೆಯ ಕಾಲು ಭಾಗವು ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾಜಿಕ ಹಾಗೂ ಬೌದ್ಧಿಕ ಬೆಳವಣಿಗೆಯ ಉಕ್ಕಿಗಾಗಿ ಹೆಸರಾಗಿತ್ತೆಂಬುದಂ ಈ ಮೊದಲೆ ನವಂಗೆ ವಿದಿತವಾಗಿರುವದಂ. ಆದರೆ ಈ ಇಪ್ಪತ್ತೈದಂ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ, 1885ರಿಂದ 1895ರ ವರೆಗಿನ ಹತ್ತು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲಾವಧಿಯೆಂದರೆ, ಅತೀವ ಬಿರಂ ಗಾಳಿಯವೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕಂ. ಈ ಹತ್ತು ವರ್ಷಗಳ ಅವಧಿಯಂಲ್ಲಿ ಉದ್ಭುತವಾದ ಹಲವು ವಿಷಯಗಳು ಮಾನಸಿಕ ಕೋಲಾಹಲವನ್ನೆಬ್ಬಿಸಿ ಜೀವದ ಗೆಳೆಯಂರಲ್ಲಿ ಕಟಂ ವೈರ ಭಾವವನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಸಿದವು. ಜೀವಾಪಧಿ ಹೆಗಲಿಗೆ ಹೆಗಲಂ ಹಚ್ಚಿ ದಂಡಿವೆವೆಂದಂ ಬದ್ಧ ಕಂಕಣರಾದ ಹಲವರಂ ಕೊನೆಯಂವರಗೂ ಆದರಿಹೋದರಂ. ವರ್ತಮಾನ ಪತ್ರಗಳಲ್ಲಿ, ಸಭೆಗಳಲ್ಲಿ ಸಾರ್ವಜನಿಕವಾದ ವಿವಾದಗಳೆದು ಚರ್ಚೆಗಳಿಂದ ಮೊದಲಾಗಿ ನಿಂದೆಗೆ

ನಿಂತವು. ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಸುಶಿಕ್ಷಿತ ವಿಭಾಗದಲ್ಲಿ ಎರಡು ವಿರೋಧಿ ಪಂಗಡಗಳು ಉದ್ಭವಿಸಿದವೆಂದು ಕಂಡುಬಂದಿತು. ಒಂದು, ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಗಳ ಪುರಸ್ಕರ್ತರದು. ಇನ್ನೊಂದು ಎದುರಾಳಿಗಳದು. ಸಾಮಾಜಿಕ ಸುಧಾರಣೆಗಳ ಪ್ರಶ್ನೆಯಂ ಆದಿನಮಾನದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಮೂರು ದಿಸೆಗಳಲ್ಲಿ ಹರಿದು ಹಂಚಿಹೋಯಿತು. ಆವು ಯಾವು ವೆಂದರೆ ಬಾಲ್ಕ ವಿವಾಹ, ಒತ್ತಾಯದ ವೈಧವ್ಯ ಪ್ರಾಪ್ತಿ, ಮಹಿಳೆಯರ ಶಿಕ್ಷಣ. ಕೊನೆಗೆ ಇವೆಲ್ಲ ಉಪಪ್ರಶ್ನೆಗಳು ಒಂದಾದವು. ಅದೆಂದರೆ ಹಿಂದೂ ಸಮಾಜದಲ್ಲಿಯ ವುಹಿಳೆಯರ ಹಕ್ಕು ಬಾಧ್ಯತೆಗಳು ಹಾಗೂ ಸ್ಥಾನಮಾನ.

1884-85ರಲ್ಲಿ ಬೈರಾಮಜ ಮಲಬಾರಿ ಎಂಬ ಪಂಹನೀಯರು ಬಾಲ್ಕ ವಿವಾಹ ವನ್ನು ವಿರೋಧಿಸಿ, ವಿಧವಾ ದಂರ್ಗತಿಯನ್ನು ಅಪಲೋಕಿಸಿ ಕೆರು ಹೊತ್ತಿಗೆಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಟಿಸಿ ಈ ಹೀನಸ್ಥಿ ತಿಯ ವಿರುದ್ಧ ಸಾರ್ವಜನಿಕರ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂಪನ್ನು ಕೆರಳಿಸಿದರು. ಭಾರತೀಯ ಮುಂದಾಳಂಗಳೆದಂರು ಮೊರೆ ಇಟ್ಟದಲ್ಲದೆ, ಇಂಗ್ಲಂಡಕ್ಕೂ ಕಳಿಸಿದರು. ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಕರ್ಮಠ ವರ್ತುಲಗಳಲ್ಲಿ ಇದರಿಂದ ಬಿರುಗಾಳಿ ಎದ್ದಿತಂ. ಮಲಬಾರಿ ಅವರಿಗೆ ಹಿಂದೂಗಳ ವ್ಯವಹಾರದಲ್ಲಿ ಕೈಹಾಕಲು ಏನು ಅಧಿಕಾರ, ಹಕ್ಕು ಇದೆ ಎಂದಂ ಕೇಳಲಾಯಿತು. 1880ರ ಕೊನೆಗೆ ಈ ವಾದವಿವಾದ ಶಿಖರಕ್ಕೆ ಮಂಟ್ಟಿತು. ಕೊನೆಗೆ ನ್ಯಾಯವಿಧಾಯಕ ಮಂಡಲದೆದುರು ಪ್ರಶ್ನೆ ಬಂದು ಮಂದುವೆಯ ಮಯಸ್ಸನ್ನು ಏರಿಸ ಬೇಕೆಂದು ಒಪ್ಪಿಗೆ ಕೊಡಲಾಯಿತು. ಸಭೆಗಳು ನಡೆದವು. ರುಜುಗಳನ್ನು ಕಲೆಹಾಕಲಾ ಯಿತು. ಇದರ ಪರವಾಗಿ ಹಾಗೂ ವಿರೋಧವಾದವರ ವಿಳಾಸಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಲಾಯಿತು. ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳಲ್ಲಿ ವಿಭಿನ್ನತೆ ತಲೆದೋರಿತು. ಶಿಷ್ಟಾಚಾರ, ಸಭ್ಯತೆ ಉಫ್ಪೆಂದು ಹಾರಿ ಹೋದವು! ಕೊನೆಗೆ ವಿವಾಹದ ಪಯೋಮಿತಿಯನ್ನು ಏರಿಸಂಪ ಮಸೂದೆಯಂ ಪಾಸಾಯಿತು. 1891ರಲ್ಲಿ ಕಾಯ್ದೆಯಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತು. ವಯಸ್ಸನ್ನೂ ಹನ್ನೆರಡಕ್ಕೆ ಏರಿಸಲಾಯಿತು. ಐ. ಪಿ. ಸಿ.ಯ ವೇರೆಗೆ 1866ರಲ್ಲಿ ಅದು ಹತ್ತೂ ಇದ್ದಿತು.

ಈ ವಾದವಿವಾದದಲ್ಲಿ ಎರಡು ಪ್ರಶ್ನೆಗಳು ಅಡಕವಾಗಿದ್ದವು. ಒಂದನೆಯಂದೆಂದರೆ, ಇಂತಹ ಸುಧಾರಣೆಯ ಅಗತ್ಯವಿದ್ದಿತೊ ಹೇಗೆ ಎಂಬದು. ಎರಡನೆಯದೆಂದರೆ, ಒಂದು ವೇಳೆ ಯಂಕ್ತ ಇಲ್ಲವೆ ಆವಶ್ಯಕ ಎನಿಸಿದರೂ ಪರರಾಷ್ಟ್ರದ ಸರಕಾರದ ಕಾನೂನಿನಿಂದ ಬಳಕೆಯಲ್ಲಿ ಇದನ್ನು ತರಬೇಕೊ ಹೇಗೆ ಎಂಬದು. ಮಸೂದೆಯು ಪಾಸಾಗಲು ಈ ವಾದ ವಿವಾದವು ನಿರ್ನಾಮವಾಯಿತು.

ಇನ್ನೊಂದು ವಾದದ ವಿಷಯವು ನಿಜಕ್ಕೂ ವೈಯಕ್ತಿಕ ಆಗಿದ್ದಿಕು. ಆದರೆ ಅದರ ಧ್ವನಿ ವ್ಯಾಪಕವಾಯಿತು. 1884ರಲ್ಲಿ ದಾದಾಜಿ ಎಂಬವರೊಬ್ಬರು ತಮ್ಮ ಹೆಂಡತಿ ರಖಮಾಬಾಯಿ ಎಂಬವರು ತಮ್ಮ ಬಳಿಗೆ ಬಂದು ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಇರಬೇಕೆಂದು ಆಜ್ಞಿ ಹೊರಡಿಸಲು ನ್ಯಾಯಾಲಯಕ್ಕೆ ಬೇಡಿಕೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದರು. ರಖಮಾಬಾಯಿ ಅನೇಕ ಭೂಮಿಕೆ ಗಳನ್ನು ಮುಂದು ಮಾಡಿ ನಿರಾಕರಿಸಿದರು. ಕೆಳ ನ್ಯಾಯಾಲಯವು ದಾದಾಜಯ ವಿರುದ್ಧ ತೀರ್ಪು ಕೊಟ್ಟಿತು. ಆದರೆ ಹೈಕೋರ್ಟು, ಮರಳಿ ಮೊರೆ ಇಟ್ಟಾಗ, ನಿರ್ಣಯ

ವನ್ನು ತಿರುವುಪುಂರುವು ಮಾಡಿತು. ರಖಮಾಬಾಯಿ ಪತಿಯ ಬಳಿಯಲ್ಲಿ ಇರಬೇಕೆಂದು ಆಚ್ಞೆ ಹೊರಡಿಸಿತು. ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಶಿಕ್ಷೆ ಅನಂಭವಿಸಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿತು. ರಖಮಾಬಾಯ ಗಂಡನ ಬಳಿಗೆ ಹೋಗಿ ಇರುವದಕ್ಕಿಂತ ಶಿಕ್ಷೆ ಅನಂಭವಿಸುವದೆ ವಾಸಿ ಎಂದುಕೊಂಡಳು. ಈ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ಕಾಯಿದೆ ಏನಿತ್ತೆಂಬದು ವಂಹತ್ವದ್ದಿರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಕೋರ್ಟಿನ ನಿರ್ಣಯವು ಕಾಯಿದೆ ನೇರ ಇತ್ತೊ ಇಲ್ಲವೊ ಎಂಬದು ಆಗಿತ್ತು. ಹೆಂಡತಿಯಾದವಳು ಗಂಡನ ಬಳಿಗೆ ಇರಲೇಬೇಕೆಂದು ಒತ್ತಾಯಪಡಿಸುವದು ನ್ಯಾಯಸವ್ಮುತವೊ ಹೇಗೆ ಎಂಬದು ಮಂಖ್ಯ ಪ್ರಶ್ನೆ ಆಗಿತ್ತು. ಈ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ಎರಡೂ ಪಕ್ಷಗಳು ಸಾಕಷ್ಟು ಒಬ್ಬರೊಬ್ಬರಿಗೆ ರಾಡಿ ಉಗ್ಗು ವದಕ್ಕೆ ಅಪಕಾಶ ದೊರೆತಿತು. ತೀಕ್ಷ್ಣವಾದ ವಾದ ವಿವಾದಗಳಿಗೂ ಎಡೆ ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಟ್ಟಂತಾಯಿಂತಂ. ಇದರಲ್ಲಿ ಸಂವಿಖ್ಯಾತ ಮುಂದಾಳುಗಳು ಭಾಗ ವಹಿಸಿದುದು ಇನ್ನೂ ಗಂಭೀರ ಸಮಸ್ಯೆಯಾಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿತು. ಕೊನೆಗೆ ದಾದಾಜಿ ಅವರೇ ನಿರ್ಣಯವನ್ನು ಒತ್ತಾಯಂಗೊಳಿಸಲು ಮುಂದು ಬರಲಿಲ್ಲ. ಅವರ ಸಹಾಯಕರೂ ಕೂಡ ರಖಮಾಬಾಯಿ ಹೋಗಿ ಪತಿಯ ಬಳೆಯಲ್ಲಿ ಇರಲೇಬೇಕೆಂದು ಹಟಹಿಡಿಯಲಿಲ್ಲ. ಅದರಿಂದ ಯಾರಿಗೂ ಹಿತಕರವಲ್ಲ ಎಂದು ಅಭಿಪ್ರಾಯಪಟ್ಟರು. ಹೀಗೆ ವಿಷಯವು ಪರಿಸಮಾಪ್ತಿಗೊಂಡಿತು.

ವೂರನೆಯ ವಾದವಿವಾದವು ಶಾರದಾ ಸದನದ ಪರಿಸರದಲ್ಲಿ ಉದ್ಭವಿಸಿತು. ಈ ಸದನವು ವರ್ಣಂಬಯಿಯಲ್ಲಿ ಸಂಸ್ಥಾಪಿತವಾಗಿತ್ತು. ಪಂಡಿತ ರಮಾಬಾಯಿಯವರಂ ಅದನ್ನು 1889ರಲ್ಲಿ ಸಂಘಟಿಸಿದ್ದರು. ತರುಣ ಹಿಂದೂ ವಿಧವೆಯರಿಗಾಗಿ ಅದೊಂದಂ ಸಂಘವಾಗಿತ್ತು. ಅಲ್ಲಿಯೇ ಅವರಿಗೆ ಶಿಕ್ಷಣ ಸೌಕರ್ಯ ಇದ್ದಿತು. ಆದರೆ ಇತರ ವಿವಾಹಿತ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳಿಗೂ ಅಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಶವಿದ್ದಿತಂ. ಪಂಡಿತ ರಮಾಬಾಯಿಯಂವರು ಅತೀವ ಬುದ್ದಿ ಶಾಲಿ, ಸಮರ್ಥ ಹಾಗೂ ಶಾಸ್ತ್ರ ಪಾರಂಗತರಾಗಿದ್ದರು. ಅವರು ಬ್ರಹ್ಮೂ ಸಮಾಜದ ವೃಕ್ತಿಯೊಬ್ಬನನ್ನು ಮದಂಪೆಯಾಗಿ ಸಣ್ಣ ವಯಸ್ಸಿನಲ್ಲಿಯೆ ವಿಧವೆ ಯಾದರು. ತರುಣ ಹಿಂದೂ ವಿಧವೆಯರ ಸ್ಥಿತಿ ಎಷ್ಟೊಂದು ಶೋಚನೀಯವಾ ಗಿತ್ತೆಂಬದು ಅವರಿಗೆ ಗೊತ್ತಿದ್ದಿತು. ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆ ಆಗಬೇಕೆನ್ನು ವವರು ಹಾಗೂ ಮಹಿಳಾ ಶಿಕ್ಷಣದ ಪುರಸ್ಕರ್ತರು ಆದ ಹಿಂದುಗಳು ಅವರ ಸದನದ ಸ್ಥಾಪನೆಯ ವಿಷಯ ದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಅದನ್ನೂ ಸಡಿಸುವಲ್ಲಿ ಸಹಾಯ ಸಲ್ಲಿಸಿದರು. ಆದರೆ ಆರ್ಥಿಕ ಸಹಾಯವು ಮಾತ್ರ ವಿದೇಶಿ ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ ವಿಂಶನ್ನಿನಿಂದ ಬಂದಿದ್ದಿತಂ. ಯಾಕೆಂದರೆ ಈ ಮೊದಲೆ ರಮಾ ಬಾಯಿಯವರು ಪರದೇಶಕ್ಕೆ ಹೋದಾಗ ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ ಧರ್ಮವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಿದ್ದರು. ಸ್ವತಃ ಅವರು ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ರಾಗಿದ್ದರೂ ಸದನದಲ್ಲಿ ಇರಂಪವರೆಲ್ಲ ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ರಾಗಬೇಕೆಂದಂ ಅವರು ಬಯಸಿರಲಿಲ್ಲ ಎಂಬದು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ವಿದಿತವಾಗಿದ್ದಿತು. ಕೆಲವೊಂದು ಕಾರಣಗಳ ಮೂಲಕವಾಗಿ ಸದನದ ಮುಖ್ಯ ಕಾರ್ಯಾಲಯವು 1890ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಣೆಗೆ ವರ್ಗಾಯಿಸ ಲ್ಪಟ್ಟಿತು. ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿಯೇ, ಸದನದಲ್ಲಿಯಂ ಹಲವು ಹಂಡಂಗಿಯಂರನ್ನು ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ ವಂತಕ್ಕೆ ಸೇರಿಸಲಾಗಿದೆ ಎಂಬ ವದಂತಿ ಹರಡಿತಂ. ಯಾವ ಹಂಡುಗಿಗೂ ತಾವು ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ ಆಗಲಂ ಹೇಳಿಲ್ಲವೆಂದು ರಮಾಬಾಯಿಂ ತಮ್ಮ ನಿಲಂವೆಂಯನ್ನೂ ತಿಳಿಸಿದರು. ಅಲ್ಲದೆ ಆಗಂವೆ ವೆಂದವರಿಗೆ ಬೇಡೆಂದು ಅವರು ಹೇಳಲಿಲ್ಲ ಅಂದರಂ. ಕೊನೆಗೆ ಸಹಾನಂಭೂತಿ ಕೋರಿದ ಹಿಂದೂಗಳು ತವ್ಮು ಸಹಾಯವನ್ನು ಹಿಂತೆಗೆದುಕೊಂಡರು. ಆಗ ಆದು ಸಂಪೂರ್ಣ ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ ಸದನ ಆಯಿತು. 'ವೆಂಕ್ಕಿ ಸದನ' ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಅದು ಕೇಡಗಾಂವಿಗೆ ಸ್ಥಳಾಂತರಿಸಲಾಯಿತು. ಅನಂತರ ವಾದವಿವಾದವು ಪರಿಸವಶಾಪ್ತಿ ಹೊಂದಿತಂ.

ಈ ಸಮಗ್ರ ಕಾಲಾವಧಿಯಲ್ಲಿ, ವಾದವಿವಾದಗಳೆದ್ದಾಗ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಹ್ನದಯ ಸುಧಾರಕರ ಕಡೆಗೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಒಲಿದಿತ್ತು. ಆದರೆ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಪೂರ್ಣ ವುನಸ್ಸು ತೊಡಕಿಸಿರಲಿಲ್ಲ. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ, ಅವರ ವೈಯಕ್ತಿಕ ಜೀವನ ಹಾಗೂ ಮನೆತನದ ಸ್ಥಿತಿಗತಿ. ಅವೆಲ್ಲವು ಒಬ್ಬೊಳಿಗೂಡಿ ಅವರ ಬಾಳನ್ನು ಹದಗೆಡಿಸಿಬಿಟ್ಟಿದ್ದವು. <del>ಅ</del>ವರು ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷದವರಿರುವಾಗ ತಾಯಿ ತೀರಿದ್ದಳಂ. ತಂದೆ ಎರಡನೆಯ ಲಗ್ನ ವಾಗಿದ್ದರು. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ರಕ್ಷಣೆಯ ಭಾರವನ್ನು ಅವರ ತಂದೆಯ ಕಡೆಯ ಕಕ್ಕ ವಹಿಸಿದ್ದರು. ಅವರೆಂದರೆ ಮಾಧವರಾಯರ ಪತ್ನಿ. ಅವರು ಕೂಡ 1872ರಲ್ಲಿ ನಿಧನ ಹೊಂದಿದರಂ. ಆಗ ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಎಂಟಂ ವರ್ಷ. ಆದುದರಿಂದ ಮನೆತನದ ಹಿರಿಯ ಮಂಡಳಿ ಹುಡುಗನಿಗೆ ಅಚ್ಛೆ ಮಾಡಿದರು. ಇಡೀ ಕುಟುಂಬವು ಹರಿಭಾವು ಅವರ ತಂದೆಯ ಮೇಲೆ ಅವಲಂಬಿಸಿದ್ದಿತು. ಅವರ ನೌಕರಿ ಅಂಚೆ ಖಾತೆಯಲ್ಲಿ. ವರ್ಗಾ ವರ್ಗಿ ಆಗೀಗ ಆಗಂತ್ತಿದ್ದವು. ಅವರ ಕಕ್ಕ ಕೂಡ ತುಸಂ ಸಹಾಯ ಮಾಡಂತ್ತಿದ್ದರಂ. ವುಹಾದೇವ ಚಿಮಣಾಜಿ ಆಪ್ಟ್ರೆ ಅವರ ವಕೀಲಿ ಮುಂಬಯಿಯಲ್ಲಿ ಲಾಭದಾಯಕವಾಗಿ ನಡದಿತ್ತು. ಮಾಧವರಾಯರು ವಿಧುರರಾದ ಪಂಲೆ ವುರು ಮದುವೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳ ಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಸರಾಯಿ ಕುಡಿಯುವ ನಾದಕ್ಕೆ ಬಿದ್ದರು. ತಮ್ಮೊಡನೆ ಒಬ್ಬ 'ಹೆಂಗಸನ್ನು' ತಂದಿಟ್ಟುಕೊಂಡರು. ಇವೆಲ್ಲ ಸಂಗತಿಗಳ ಮೂಲಕ ಇಡೀ ವಂನೆಯಿಂದ ಅವರ ಸಂಬಂಧ ಕಡಿಮೆಯಾಗತೊಡಗಿತು. ಕುಟುಂಬದ ಉಳಿದ ಜನ ಪುಣೆಯಂಲ್ಲಿ ನಿವಾಸಿಸಿದ್ದರು. ಹರಿಭಾವು ಅವರು 1878ರಲ್ಲಿ ಅವರೊಡನೆ ಇರಲು ಪುಣೆಗೆ ಹೋವರು. 1879ರಲ್ಲಿ ಅವರ ವಿವಾಹ ಆಯಿತು. ಆಗ ಅವರಿಗೆ ಕೇವಲ ಹದಿನೈದು ವರ್ಷ!

1883ರಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಮ್ಯಾಟ್ರಿಕ್ಕುಲೇಶನ್ ಪರೀಕ್ಷೆ ಪಾಸಾದರು. ಆದರೆ ವಂಂದೆ ಐದಂ ವರ್ಷ ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿದರೂ ಅವರಿಗೆ ಪ್ರೀಪ್ಕಿಯಂಸ್ ಪರೀಕ್ಷೆ ಪಾಸಾಗಂವದಾಗಲಿಲ್ಲ. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ, ಗಣಿತ ವಿಷಯಂದ ಬಗೆಗೆ ಅನಾಸ್ಥೆ. ಆದಂದರಿಂದ ಕೊನೆಗೆ 1888ರಲ್ಲಿ ಅಭ್ಯಾಸ ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟರು.

ಈಗ ಅವರಿಗೆ ಇಪ್ಪತ್ತು ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷ. ಎರಡಂ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಟಿಸಿ ಲೇಖಕನೆಂದು ಹೆಸರು ಪಡೆದಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಇದರಿಂದ ಹೆಚ್ಚು ಹಣ ದೊರೆಯಲಿಲ್ಲ ಹಾಗೂ ಯಾವ ಪರೀಕ್ಷೆ ಪಾಸಾಗಿರಲಿಲ್ಲವಾದಂದರಿಂದ ನೌಕರಿಯೂ ಹತ್ತಲಿಲ್ಲ. ಉಪ ಜೀವನದ ಸ್ವತಂತ್ರ ಮಾರ್ಗವೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲದೆ ಅವರ ಲಗ್ನವಾಗಿದ್ದಿತು. ಸಂಧಾರಣೆಯ ಒಲವಿಗೆ ಮಾರುಹೋಗಿದ್ದರು. ಪತ್ನಿಗೆ ಓದಲು, ಬರೆಯಲು ಕಲಿಸಲು ಯತ್ನಿಸಿದರು. ಕಾಶೀಬಾಯಿ ಕಾನಿಟಕರರ ಮಾದರಿಯನ್ನೂ ಅವರು ಆನಂಸರಿಸಬೇಕೆಂದು

ಇವರ ಅಪೇಕ್ಷೆ ಇದ್ದಿತು. ವಿವಾಹಿತ ಹಾಗೂ ಸಂಶಿಕ್ಷಿತ ಆದರ್ಶ ಮಹಿಳೆ ಆಕೆ. ಆದರೆ ಇಂತಹ ಸುಧಾರಣೆಯ ಒಲವುಗಳಿಗೆ ಕಂಟಂಬದಲ್ಲಿ ಕಟಂ ವಿರೋಧ ಎದ್ದಿತಂ. ಸ್ವತಃ ಅವರ ಹೆಂಡತಿಯೇ ಕಲಿಯಲು ಅಷ್ಟು ಆತಂರವಿರಲಿಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ಅವರು ಹೆಂಡತಿಯ ಬಗೆಗೆ ತೀರ ನಿರಾಶಾ ಭಾವ ತಳೆದರು. ವೇನೆಯಲ್ಲಿ ಅವರು ಎಲ್ಲಕ್ಕೂ ಕಿರಿಯರು. ತಮ್ಮ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಖಡಾಖಂಡಿತ ಹೇಳುವಷ್ಟು ವಾದಗಾರರಿರಲಿಲ್ಲ. ಅಂತೇ ಅವರು ನಿರಾಶರಾದರು; ಅಸಹಾಯಕರಾದರು. ಅವರ ಕಕ್ಕ ಅವರ ಮೇಲೆ ವಿಶೇಷ ಆಸೆ ಇಟ್ಟುಕೊಂಡಿದ್ದರು. ಕಾಯಿಂದೆ ಪರೀಕ್ಷೆ ಪಾಸಾಗಲಿ ಎಂದು ಹಾರೈಸಿದ್ದರು. ತಮ್ಮ ಕೈ ಕೆಳಗೆ ದಂಡಿಯಲಿ ಎಂದು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಪಟ್ಟಿದ್ದರು. ಆದರೆ ನಿರಾಸೆ ಅವರಿಗೆ ಕಾಯ್ಗಿ ತು.

1888ರ ಒಳಗಾಗಿ ಎಂದರೆ, ಈ ಕಕ್ಕಂದಿರ ಮನಃ ಪರಿವರ್ತನೆ ಆಗಿದ್ದಿತು. ಮೊದಲಂ ಸಮಾಜ ಸಂಧಾರಕ ಇದ್ದವರಂ ಈಗ ಕರ್ಮಠ ಮಾರ್ಗಕ್ಕೆ ಮಾರಂ ಹೋಗಿದ್ದರು. ಅವರಂ ಪುಣೆಯಂಲ್ಲಿ ಒಂದಂ ಸಂಸ್ಥೆಯಂನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದರು. 'ಆನಂದಾಶ್ರಮ' ಎಂದು ಅದಕ್ಕೆ ಹೆಸರಿಟ್ಟು ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಒಂದು ವಿಶ್ವಸ್ಥ ವಂಂಡಲವನ್ನು ಏರ್ಪಡಿಸಿದರು. ಅದರ ಉದ್ದೇಶ ಎಂದರೆ, ಅಭಿಜಾತ ಸಂಸ್ಕೃತ ಕೃತಿಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಟಿಸು ಮದು, ಪ್ರಾಚೀನವಾದವುಗಳನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸಿ ಟೀಕೆ ಟಿಪ್ಪಣೆ ಬರೆಯಿಸುವದು ಇದ್ದಿತು. ಅಲ್ಲದೆ ವಿದ್ವಾಂಸರಾದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರಿಗೆ, ಸಾಧು ಸನ್ಯಾಸಿಗಳಿಗೆ ಆಶ್ರಯ ಕೊಡುವದಿದ್ದಿತು. ಅಲ್ಲಿ ಒಂದು ಶಿವಾಲಯವಿದ್ದಿತು. ಶಾಸ್ತ್ರೋಕ್ತವಾಗಿ ಅಲ್ಲಿ ಪೂಜೆ ಪುನಸ್ಕಾರ ನಡೆಯು ತ್ತಿದ್ದವು.

ಮಾಧವರಾವ ಅವರಂ ಹರಿಭಾವು ಅವರನ್ನು ಆ ಸಂಸ್ಥೆಯ ಸಂಚಾಲಕರೆಂದು ನಿಯವಿಂಸಿದರು. ತಮ್ಮ ಕುಟುಂಬ ಹಾಗೂ ತಮ್ಮ ಉದರ ಪೋಷಣೆಗಾಗಿ ಕೆಲವೊಂದು ಹಣವನ್ನು ಬಳಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಒಪ್ಪಿದರು. ಇದರಿಂದ ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಆರ್ಥಿಕ ಸ್ಥಿರತೆ ಉಂಟಾಯಿತು. ಆದರೆ ಅದೇ ವೇಳೆಗೆ ಅವರಿಗೆ ವಿಲಕ್ಷಣ ಪೇಚೂ ಬಂದಿತು. ಹಾಗೆ ನೋಡಿದರೆ, ಅವರು ಶ್ರದ್ಧಾ ವಂತ ಸುಧಾರಕರು. ಸಂಸ್ಥೆಯ ಸಂಚಾಲಕರಾಗಿ ಕೆಲಸ ಮಾಡುವದೆಂದರೆ ಕರ್ಮಠ ಸರಣೆಯನ್ನು ಅನಂಸರಿಸಿದಂತೆ ಆಗುತ್ತಿತ್ತು. ಇದರಿಂದ ಅವರ ಮನಸಿಗೆ ಬೇಜಾರ ಅನಿಸಿತು. ಅವರ ಹೆಂಡತಿ, ಕುಟುಂಬದ ಉಳಿದ ಜನರೊಡನೆ ಹಿಂದಿನಂತೆ ಇದ್ದರು.

1891ರಲ್ಲಿ ಅವರ ಮಡದಿ ತೀರಿದಳು. ಈಗ ಅವರಿಗೆ 22 ವರ್ಷ. ಇನ್ನೊಮ್ಮೆ ಮದುಪೆ ಆಗುವ ಎಳೆ ವಯಸ್ಸು ಇದ್ದಿತು. ಸುಧಾರಕರಂತೆ ಅವರು ವಿಧವೆಯನ್ನು ಲಗ್ನವಾಗುವದು ಯಂಕ್ಕವಾಗಿದ್ದಿತು. ಇಲ್ಲವೇ ಪೂರ್ಣ ಬಿಟ್ಟುಕೊಡುವದೂ ಸಾಧ್ಯ ವಾಗಿತ್ತು. ಅವರೆದುರು ಜಸ್ಟೀಸ್ ಎಮ್. ಜಿ. ರಾನಣೆ ಅವರ ಉದಾಹರಣೆ ಇತ್ತು. ಅವರು, 1873ರಲ್ಲಿ ನಲವತ್ತೊಂದು ವರ್ಷದವರಿದ್ದಾಗ ವಿಧುರರಾಗಲು, ತಂದೆಯ ಒತ್ತಾಯಂದ ಮೇರೆಗೆ ಹನ್ನೊಂದು ವರ್ಷದ ಹಂಡುಗಿಯನ್ನು ಮದುಪೆಯಾದರು. ತತ್ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ಸುಧಾರಕರ ಕಡೆಯಿಂದಲೂ, ಕರ್ಮಠ ಪಂಗಡದಿಂದಲೂ ಕಟು

ವಿವರ್ಶೆಗೆ ಗುರಿಯಾಗಬೇಕಾಯಿತು. ಹರಿಭಾವು ಕೂಡ ರಾನಡೆ ಅವರ ಕೃತಿಯನ್ನು ನಿಷೇಧಿಸಿದ್ದರು. ಈಗ ಅವರಿಗೆ ಸತ್ವಪರೀಕ್ಷೆಯ ಸವಂಯ ಸಂಪ್ರಾಪ್ತವಾಯ್ತು. ಕಂಟುಂಬದಲ್ಲಿಯ ಅವರ ಸ್ಥಾನಮಾನದ ಹಿರಿಮೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ವಿಧವೆಯನ್ನು ಮದುವೆ ಆಗುವ ಪ್ರಶ್ನೆ ಇರಲೇ ಇಲ್ಲ. ಆದುದರಿಂದ ಅವರು ಲಗ್ನ ವಾಗುವದೇ ಬೇಡ ಎಂದು ನಿರ್ಧರಿಸಿದರು. ಇದನ್ನು ಮನೆಯ ಜನಕ್ಕೆಲ್ಲ ತೀಪೇಳಿದರು. ಆದರೆ ಅವರ ಎರಡನೆಯ ಮದಂವೆಯ ಮಾತಂಕತೆಗಳು ಈ ಒಳಗಾಗಿ ಆರಂಭವಾಗಿದ್ದ ವು. ಪಧುವಿನ ಆಯ್ಕೆಯ ವಿಚಾರ ಮುಂದುವರಿದಿತ್ತು. ಲಗ್ನವಾಗುವದೇ ಇಲ್ಲ ಎಂಬ ಅಭಪ್ರಾಯ ತಿಳಿದು ಮನೆಯ ಜನ ನಿಷ್ಠು ರ ಹಾಗೂ ವೈರಭಾವ ತಳೆದರು. ಎಲ್ಲರೂ 'ಗಪ್ಪುಗಾರು' ಆದರು. ಇದರಿಂದ ಅವರಿಗೆ ಇನ್ನಿಷ್ಟು ವೃಥೆ ಎನಿಸಿತು. ಅಜ್ಜಿಗೆ ಅವರು ಅತೀವ ಪ್ರೀತ್ಯಾಸ್ಪದರಾಗಿದ್ದರು. ಅವರು ಇನ್ನೂ ಜೀವಿಸಿದ್ದರು. ಇವರ ಬಗೆಗೆ ವಿಶೇಷ ವಾತ್ಸಲ್ಯ. ಇನ್ನೊ ಮೈ ಲಗ್ನ ವಾಗುವೆಂದು ಅವರಿಂದ ವಚನ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳದೆ ಬಿಡಲಿಲ್ಲ. ಒಂದು ವೇಳೆ ಅವರು ನಿರಾಶೆ ಉಂಟು ಮಾಡಿದರೆ ತಾವು ಸಮಾಧಾನದಿಂದ ಕೊನೆಯ ಉಸಿರು ಎಳೆಯಲಾರೆ ಎಂದರು.

1892ರಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ದ್ವಿತೀಯ ವಿವಾಹ ಜರಗಿತಂ. ಆಗ ಅವರಿಗೆ 28 ವರ್ಷ. ಅವರ ನವ ವಧುವಿಗೆ ಹನ್ನೊಂದು ವರ್ಷ. 17 ವರ್ಷದ ಅಂತರ ಆಯಿತಂ. ರಾನಡೆ ಅವರು ಮಾಡಿದ್ದನ್ನೇ ಮಾಡಿ ಇವರು ದೋಷಾರೋಪಣೆಗೆ ಗುರಿಯಾಗಬೇಕಾಯಿತು. ಈ ವಿವಾಹ ಅವರಿಗೆ ಒತ್ತಾಯದ್ದೇ ಸರಿ. ಇದು ಆಗಿರಲಿಲ್ಲವೆಂದೇ ಅವರು ಭಾವಿಸಿದರು. ಆಶ್ರಯಂದಲ್ಲಿಯೇ ತಮ್ಮ ವಸತಿಯನ್ನು ವುಂದುವರಿಸಿದರು. ಹೆಂಡತಿ, ಕಂಟುಂಬದ ಉಳಿದ ಜನರೊಡನೆ ಇದ್ದರು. ಕೇವಲ ಉಟಕ್ಕೆ ಮಾತ್ರ ಮನೆಗೆ ಬರುತ್ತಿದ್ದರು. ಒಂದು ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಇದರಿಂದ ಅವರ ಮಡದಿಗೆ ಅನ್ಯಾಯವೇ ಆಯಿತಂ.

ಕೊನೆಗೆ ಅವರ ಹೆಂಡತಿ ಅವರಿಗೆ ದಾಂಪತ್ಯ ಜೀಪನದ ಹೊಣೆಗಾರಿಕೆಯನ್ನು ಅರುಹಬೇಕಾಯಿತು. ತಮ್ಮನ್ನು ಆಶ್ರವಂಕ್ಕೇ ಕರೆದಂಕೊಂಡು ಹೋಗಿರಿ ಎಂದರು. ಇದೆಲ್ಲ 1903ರ ಮಾತು. ಅಂದರೆ, ಲಗ್ನವಾಗಿ ಹನ್ನೊಂದು ವರ್ಷಗಳ ನಂತರದ್ದಂಹರಿಭಾವು ಅವರು ಹೆಂಡತಿಯನ್ನು ಎಷ್ಟೂ ಕೆಟ್ಟ ರೀತಿಯಿಂದ ನಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಿಲ್ಲ. ಯಾವ ಬಗೆಯಾಗಿಯೂ ಕಠೋರವಾಗಿ ವರ್ತಿಸಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಆ ಹನ್ನೊಂದು ವರ್ಷ ಅಖಂಡ ಮಾನಸಿಕ ತೊಳಲಾಟದಲ್ಲಿ ಕಳೆದವು. ಹೆಂಡತಿಗೂ ಇವರಿಗೂ ಕೂಡಿಯೆ ಸಂತಾಪ. ಏನಿದ್ದರೂ ಇಬ್ಬರಿಗೂ ಆ ಆಶ್ರವಂ ಜೀವನವು ಸುಖಕರವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತು. ಸ್ವಭಾವತಃ ಹರಿಭಾವು ಪ್ರೇಮಳರು. ಮಹಿಳೆಯರ ಬಗೆಗೆ ಅವರದು ಅಪಾರ ಸಹಾನು ಭೂತಿ. ಅವರ ಹೆಂಡತಿಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಶಿಕ್ಷಣ ದೊರತಿತ್ತು. ಹೆಚ್ಚು ಓದಿಕೊಳ್ಳಲು ಅವರು ಪ್ರೇರೇಪಿಸಿದರು.

ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ 1894ರಲ್ಲಿ ಅವರ ಕಕ್ಕಂದಿರು ನಿಧನ ಹೊಂದಿದರು. ತಂದೆ ಪುಣೆಗೆ ಬಂದಿದ್ದರು. 1896ರ ವರೆಗಿನ ಅವರ ನಿವೃತ್ತಿ ಕಾಲದ ತನಕ ಅವರು ಕುಟುಂಬದ ಉಳಿದ ಜನರೊಡನೆ ಇರತೊಡಗಿದರು. ಅವರು 1915ರ ವರೆಗೆ ಜೀವಿಸಿದರು. ಉಳಿದ ಅಸಂಖ್ಯಾತ ಜನರಂತೆ ಅವರದು ಕರ್ಮಠ ಮನೋವೃತ್ತಿ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿ ಅವರಿಗೆ ಸರಿದೋರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ವಿರೋಧಿಸಿ ತಿಳಿಸಲಿಲ್ಲ. ಪರಿಣಾಮಕಾರಿ ವಿರೋಧವನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಗೊಳಿಸಲಿಲ್ಲ. ಯಾಕೆಂದರೆ ಹರಿಭಾವು ದೊಡ್ಡವರಾಗಿದ್ದರು. ಲೇಖಕನೆಂದು ಇಷ್ಟರಲ್ಲಿ—ಎದ್ದು ಕಾಣುವ ವುನ್ನ ಣೆಯನ್ನು ಪಡೆದಿದ್ದರು. ಸಾರ್ವಜನಿಕ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಅವರ ವೃಕ್ತಿತ್ವವು ಗೌರವಾನ್ವಿತವಾಗಿತ್ತು.

1906ರಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಮಗಳು ಹುಟ್ಟಿದಳು. ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಸ್ವಾಭಾವಿಕವಾಗಿ ಆಕೆಯ ಮೇಲೆ ಅತೀವ ವ್ಯಾಮೋಹ ಇದ್ದಿತು. ಆದರೆ ದುರ್ದೈವದಿಂದ ಆಕೆ 1913ರಲ್ಲಿ ತೀರಿಹೋದಳು. ಭಾವು ಅವರ ಬಾಳಂ ಬರಿದೊ ಬರಿದೊ ತೆರವೊ ತೆರವೊ ಆಯಿತಂ.

ಇಷ್ಟೊಂದು ಅವರ ಜೀಪನದ ವಿಸ್ತೃತ ಅಂಶಗಳನ್ನು ನಾವು ಕೊಡುವ ಕಾರಣ ವೆಂದರೆ, ಇದೆಲ್ಲ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಕಾರ ಜೀವನಕ್ರವಂಕ್ಕೆ ಪೋಷಕವಾಗಿದೆ. ಅವರ ಸುಧಾರಣಾಪರ ವಿಚಾರಸರಣಿ, ಸುಧಾರಕರ ಸಹವಾಸ, ಮನೆಯಲ್ಲಿಯ ಅವರ ಸ್ಥಾನ ಮಾನ, ಅದರೊಡನೆ ಅವರ ಬೆಸಂಗೆ, ಕಕ್ಕಂದಿರ ಪೆಂಲಿನ ಅವಲಂಬನ—ಎಲ್ಲ ಅವರನ್ನು ದಿಕ್ಕು ದಿಕ್ಕಿಗೆ ಎಳೆದವು. ಮಾನಸಿಕ ಗಾಸಿಯಂನ್ನಂಟಂ ಮಾಡಿದವು. ಶ್ರೀ ಹಾಗೂ ಶ್ರೀಮತಿ ಕಾನಿಟಕರರಿಗೆ ಬರೆದ ಓಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಇದೆಲ್ಲ ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿತವಾಗಿದೆ. ತವಂಗೊಂದಂ ಸ್ವಂತದ ಮನೆಯಿಂಲ್ಲ ಎಂಬ ಕೊರಗು ಅವರನ್ನು ಕಾಡತೊಡಗಿತು. ಆದರೆ ಅವರು ಎಷ್ಟೂ ವೇದನೆಗೊಳಗಾಗಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಯಾರೊಬ್ಬರನ್ನು ಅಗಲಿಹೋಗಲಿಲ್ಲ. ವೈರ ಭಾವಕ್ಕೆ ಎಡೆ ಕಲ್ಪಿಸಲಿಲ್ಲ. ಎಲ್ಲವನ್ನು ಬೌದ್ಧಿಕ ಸಮತೆಯಿಂದ ಸಹಿಸಿದರು. ತಮ್ಮ ಮನಸ್ಸು ಅಲ್ಪವಾಗದಂತೆ ನೋಡಿಕೊಂಡರು.

ಅವರದು ಯಾವ ಬಗೆಯ ಕ್ಷೋಭೆ ಹಂಟ್ಟಿಸಂವ ಸ್ವಭಾವವಲ್ಲ. ಪ್ರಚಾರವೂ ಧೋರಣೆ ಆಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಓದುವದಂ ಅವರ ಪ್ರೀತಿಯಂ ಅಭಿರಂಚೆ. ಬರವಣೆಗೆ, ವಿಲಕ್ಷಣ ವ್ಯಾಮೋಹ. 1890ರಲ್ಲಿ ಅವರಂ ತೆಗೆದ 'ಕರವಂಣೂಕ' ಪತ್ರಿಕೆಯಂ ಧೈಯಂವು, ಅದರಲ್ಲಿಯ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಪ್ರಕಟವಾದಂತೆ, ಜನತೆಗೆ ಜ್ಞಾನ ಒದಗಿಸಂವದಂ, ಶಿಕ್ಷಣ ಉಂಟಂಪೂಡುವದಂ, ರಂಜನೆ ನೆಲಿಸಂವಂತೆ ಮಾಡುವದಿದ್ದಿತಂ. ವಾದಗ್ರಸ್ತ ವಿಷಯಗಳಿಗೆ ಅಲ್ಲಿ ಎಡೆ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ—ಅವರ ಪರಿಸರ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನದ ಅನುಭವ—ಇವುಗಳು ಮಾನವೀ ಸ್ವಭಾವವನ್ನು ಅಭ್ಯಸಿಸಲಂ ಸಹಾಯಕವಾದವು. ವಿರೋಧಿ ವಿಚಾರ ಪ್ರವಾಹಗಳನ್ನು ಅರಿಯಂಪಂತಾಯಿತಂ. ಅವರ ಬರವಣೆಗೆಗೆ ಈ ಅನುಭವವು ಅತ್ಯಂತ ಉಪಯಂಕ್ತ ಆಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿತಂ. ಹರಿಭಾವು ಅವರು 1919 ನೆಯ ಇಸ್ವಿ ಮಾರ್ಚ್ 3ನೆಯ ದಿನಾಂಕದಂದಂ ವಂರಣ ಹೊಂದಿದರು.

### ಹರಿಭಾವು ಆಪೈಯವರಿಗಿಂತ ಮುಂಚಿನ ಮರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿ

ಹಿಂದಿನ ಕಾಲದಲ್ಲಿಯೂ ಕಲ್ಪಿತ ಕಥೆ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ರಚನೆ ವಂರಾಠಿ ವಾಜ್ಮಯಂ ದಲ್ಲಿ ಅಪರಿಚಿತವಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಕಟ್ಟುಕತೆಗಳು ಹಾಗೂ ಚಿತ್ರವಂಯ ನೀತಿಯ ಕತೆಗಳು ಹದಿಮೂರನೆಯ ಶತಮಾನದ 'ವಂಹಾನಂಭವ' ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ಉಪಲಬ್ಭವಿದ್ದವು. ಧಾರ್ಮಿಕ ಕ್ರಿಯೆಗಳನ್ನು ಮಾಡಂವದರಿಂದುಂಟಾಗುವ ಪುಣ್ಯದ ಕತೆಗಳು ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳಲ್ಲಿ ಪ್ರಚಲಿತ ಇದ್ದವು. ಧಾರ್ಮಿಕ ಪಕ್ಷ ಪಂಗಡಗಳ ಪ್ರಚಾರಕ್ಕಾಗಿ ಬಗೆ ಬಗೆಯ ದೇವರ ದೇವತೆಗಳ ಸ್ತುತಿಪರ ಕಥೆಗಳಿದ್ದವು. ದೆವ್ವ, ಭೂತ, ಯಕ್ಷಿಣೆಯರ ಕಥೆಗಳನ್ನು ಅಜ್ಜಿಯರು ಮೊಮ್ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ನಿವೇದಿಸಂತ್ತಿದ್ದರು. ಇವುಗಳಲ್ಲದೆ ವಂಹಾಭಾರತ, ರಾಮಾಯಣ, ಭಾಗವತದ ಕಥೆಗಳಿದ್ದವು. ಆದರೆ ಅಚ್ಚಾದ ಪುಸ್ತಕಗಳು ಇರಲಿಲ್ಲ ವಾದಂದರಿಂದ ವುಖತಃ ವಿವರಿಸುವ ಪರಿಪಾಠವಿದ್ದಿತು.

ಇಂದಂ ನಾವು ಪರಿಗಣಿಸಂವ ಕಲ್ಪಕ ಸಾಹಿತ್ಯ (Fiction) ಬ್ರಿಟಿಶ್ ಆಡಳಿತದ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಎಲ್ಲ ಕಡೆಗೂ ಸ್ಥಾಪಿತವಾದ ಆಚ್ಚುಕೂಟಗಳ ವಂಖಾಂತರವಾಗಿ ಬೆಳಕಿಗೆ ಬಂದಿತಂ. ಆಗಲೇ ಶೈಕ್ಷಣಿಕ ಸಂಸ್ಥೆಗಳಂ ಉದಿಸಿದವು. ಸರಕಾರ ಹಾಗೂ ಕ್ರಿಶ್ವನ್ ಮಿಶನ್ನುಗಳು ಇವೆಲ್ಲಕ್ಕೆ ಕಾರಣ. ಅಚ್ಚಾದ ಪುಸ್ತಕಗಳು—ಪಠ್ಯಪುಸ್ತಕಗಳಂ ಇತರ ಗ್ರಂಥಗಳಂ ಪ್ರಕಟಗೊಂಡವು. ಆರಂಭದ ದಿಸೆಯಂಲ್ಲಿ ಬೋಧನೆ ಹಾಗೂ ನೀತಿಯನ್ನು ಕಲಿಸಲಂ ವಂಕ್ಕಳಿಗಾಗಿ ಪುಸ್ತಕಗಳಂ ತಯಾರಾದವು. ಅಲ್ಲಿ ವಂನರಂಜನೆಯಂ ಅಂಶ ತೀರ ವಿರಳ. ವಂರಾಠಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟಗೊಂಡ ಮೊಟ್ಟ ಮೊದಲಿನ ಕಾದಂಬರಿ ಎಂದರೆ ಬನಿಯಂನ್ ನ 'ಪಿಲಿಗ್ರಿಮ್ಸ್ ಪ್ರೋಗ್ರೆಸ್' ಎಂಬದಂ. 'ಯಾತ್ರಿಕ ಕ್ರವಂಣ' ಎಂದಂ ಅದರ ಶೀರ್ಷಿಕೆ. ಹರಿಕೇಶವಜಿ ಪಠಾರೆ ಅವರಿಂದ 1841ರಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾಯ್ತು. ಇದಕ್ಕೆ ನಾವು ನೈಜ ಅರ್ಥದಲ್ಲಿ ಕಾದಂಬರಿ ಎಂದಂ ಹೇಳಂವ ಸಾಹಸ ಮಾಡಲಾರವು. ಅದು ಎಲ್ಲರಿಗೂ ವಿದಿತವಾದಂತೆ, ಬೈಬಲ್ಲಿನ ನೀತಿಯನ್ನೊಳಗೊಂಡ ಸಾಂಕೇತಿಕ ಕೃತಿ.

ಈ ಸಂಸ್ಥೆಗಳಲ್ಲಿ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆದವರ ಸಂಖ್ಯೆ ಹೆಚ್ಚಿದಂತೆ, ಜ್ಞಾನ ಹಾಗೂ ರಂಜನೆ ಗಾಗಿ ವಿಷಯವನ್ನು ಅಪೇಕ್ಷಿಸಂಪ ಓದುಗರ ವರ್ಗವೇ ನಿರ್ಮಿತವಾಯಿತಂ. ಅವರ ಈ ಅಪೇಕ್ಷೆಗಳನ್ನು ಈಡೇರಿಸಲಂ ಸ್ಫೂರ್ತಿಗೊಂಡ ಕೆಲ ಲೇಖಕರು ಈ ಅವಶ್ಯಕತೆಗಳನ್ನು ಪೂರೈಸಿದರು. 1856ರಲ್ಲಿ ಮುಂಬಯಿ ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯ ಸ್ಥಾಪಿತವಾಗಲಂ ಪದವೀಧರರು ಬರತೊಡಗಿದರು. ಇದರಿಂದ ವಿವಿಧ ರಂಗಗಳಲ್ಲಿ ವಿವಿಧ ಉದ್ದೇಶಗಳಿಂದ ಬರವಣಿಗೆಗೆ ಪ್ರೋತ್ಸಾಹ ದೊರೆತಿತು. ಹೆಚ್ಚು ಕಡಿಮೆ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆದವರು ಇಲ್ಲವೆ ವಿರಾಮ ಕಾಲ ಇದ್ದವರು ಓದುಗರಾಗಿ ಕಣ್ಣೆ ಗೆ ಬೀಳ ತೊಡಗಿದರು. ಕೈ ಬೆರಳ ವೇಲೆ ಎಣಿಸಬಹಂದಾದ ಇಂತಹವರಲ್ಲಿ ಗಂರಂಗಳಿಂದ ಖಾಸಗಿ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆದ ರಾಜಕುಮಾರ ರಿದ್ದರು. ಹಾಗೆಯೇ ಸಿರಿವಂತ ಜಮಿನುದಾರರು, ಸರಕಾರಿ ಸೇವೆಯಂಲ್ಲಿ ನಿರತರಾದವರಂ,

ಆದೇ ವಿವಾಹಿತರಾದ ತರುಣ ಮಹಿಳೆಯರು ಇದ್ದರಂ. ಇಂತಹರು ಸಾಧಾರಣ ಶಾಲೆ ಕಲಿತವರು ಇಲ್ಲವೆ ಮನೆಯಲ್ಲಿ ಗಂಡಂದಿರಿಂದ ಹೇಳಿಸಿಕೊಳ್ಳುವವರು ಇಲ್ಲವೆ ಗಂರಂ ಪಂಖದಿಂದ ಕಲಿವವರು ಇದ್ದರು.

ಜನರು ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆದಂತೆ, ಯೂರೊಪಿಯನ್ ಹಾಗೂ ಭಾರತ ದೇಶಗಳ ರಾಜಕೀಯ ಹಾಗೂ ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ಇತಿಹಾಸದ ಪರಿಚಯ ಹೊಂದಿದಂತೆ, ಅವರಿಗೆಭಾರತದೆ ರಾಜಕೀಯ ಮೂಡಿತು. ಪರಾಧೀನತೆಯ ಪ್ರಜ್ಞೆ, ಭಾರತೀಯರು ಹಿಂದುಳಿದುದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಹೊಳೆದವು. ಭಾರತೀಯ ಸಮಾಜವು ನಿಂತ ನೀರಿನಂತೆ ವಂಲೆತುಹೋದ ಅರಿವೊ ಆಯಿತು. ಈ ಮೂಲಕವಾಗಿ ಧಾರ್ಮಿಕ ಹಾಗೂ ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಯ ಅವಶ್ಯಕತೆ ತಲೆದೋರತೊಡಗಿತು. ಅದೇ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಸಂಶಿಕ್ಷಿತರಲ್ಲಿ ಹಲವು ಜನರು ಪ್ರಾಜೀನ ಭಾರತದ ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಪರಂಪರೆಯೆಡೆಗೆ ನವಚೇತನಕ್ಕಾಗಿ ದಿಟ್ಟೆ ಚೆಲ್ಲಿದರು. ಕಾಲಾಂತರದಲ್ಲಿ ಎರಡಂ ವಿರೋಧಿ ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿಗಳು ಉದಿಸಿದಂವು. ಪರಿಪೂರ್ಣ ಬೌದ್ಧಿಕ ಉಕ್ಕು ಎಲ್ಲೆಡೆಗೂ ಇದ್ದಿತು. ಬದಲಾಗುತ್ತಿರುವ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಹಾಗೂ ಅವಶ್ಯಕಗಳನ್ನು ಅನುಲಕ್ಷಿಸಿ ದವರು ದೈನಿಕ, ಸಾಪ್ತಾಹಿಕ, ಮಾಸಿಕಗಳನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸಿದರು. ವಿಧವಿಧವಾದ ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿಗಳನ್ನು ಪ್ರತಿಬಿಂಬಿಸಲು ಕಾದಂಬರಿ, ನಾಟಕ, ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಬರೆದರು. ಓದುವ ಹವ್ಯಾಸವುಳ್ಳ ಜನತೆಗಾಗಿ ಸಾಹಿತ್ಯದ ವಿವಿಧ ಪ್ರಾಕಾರಗಳು ಬೆಳಕಿಗೆ ಬಂದವು. ಈ ಪ್ರಕರಣದಲ್ಲಿ ನಿವೇದಿಸಲಾದ 1830ರಿಂದ 1885ರ ವರೆಗಿನ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ, ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಪ್ರಪ್ರಥಮ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಇದೆಲ್ಲ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿರಂವದಂ.

1857ರಿಂದ 1879ರ ವರೆಗಿನ ಕಾಲಾವಧಿಯಲ್ಲಿ ವುರಾಠಿಯಲ್ಲಿಯ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ವೃವಸ್ಥಿತ ಸ್ವರೂಪ ಉಂಟಾಗಿದ್ದಿತಂ. ಅದೊಂದು ಸಾಹಿತ್ಶಿಕ ಮಹತ್ವದ ಅಂಗ ಎನಿಸಿತ್ತು. ಓದಂಗರಿಗೆ ಅದಂ ಅತೀವ ಲೋಕಪ್ರಿಯಂವಾಗಿತ್ತು. ಆದರೆ ಈ ಲೋಕ ಪ್ರಿಯ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಮಿತಿಮಾರಿದ ಅದ್ಭುತ ರವ್ಯುತೆಯ ಪ್ರಭಾವ ನೆಲಸಿತ್ತು. ಒಂದೆಡೆ ಕಾದಂಬರಿ, ದಶಕುಮಾರಗಳಂತಹ ಸಂಸ್ಕೃತ ಕೃತಿಗಳಂ; ಇನ್ನೊಂದೆಡೆ 186 । ರಿಂದ 1873ರ ಕಾಲಾವಧಿಯಂಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟಗೊಂಡ ಅರೇಬಿಯಂನ್ ಹಾಗೂ ಪರ್ಶಿಯಂನ್ ಕೃತಿಗಳಂ ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಗೆ ಅನುವಾದಿತವಾಗಿ ಜನತೆಯ ಹೃದಯ ಸೂರೆಗೊಂಡವು. ಈ ಮಾದರಿಯ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಕಥಾನಾಯಕ ನಾಯಕಿಯರೆಂದರೆ ರಾಜವುನೆತನಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟವರು; ಕೆಲವರು ಅವರ ಗೆಳೆಯಂರು ಸಿರಿವಂತ ಜನರು. ಕಥಾನಾಯಕನು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ತಪ್ಪದೆ ಪ್ರಣಯ ದೇವತೆಯ ಪ್ರತೀಕವಾಗಿರುತ್ತಿದ್ದ. ಅವನು ವಂದನ ನಲ್ಲದೆ ಶೌರ್ಯದ ಅಪರಾವತಾರ. ಕಥಾನಾಯಕಿ ರತಿಯಂತೆ. ಪ್ರವಯಖ ಪಾತ್ರಗಳು, ಪರಿಸರ, ಪ್ರಸಂಗಗಳು, ಉಂತುಮಾನಗಳ ಹಾಗೂ ನಿಸರ್ಗ ವರ್ಣನೆ, ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಿಗೆ ಬರುವ ಆಪನ್ಮಾಲಿಕೆ—ಎಲ್ಲ ಒಂದೇ ಮಾದರಿಯವು. ಅಲ್ಲಿಯ ಅಲೌಕಿಕ ಕೃತಿಗಳಂ, ವಿಮೋಚನೆ \_\_ಎಲ್ಲ ಪೂರ್ವ ನಿಯೋಜಿತ. ಭಾಷೆ ಕೃತಕ ಹಾಗೂ ಅಲಂಕಾರಿಕ. ಈ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಉದ್ದೇಶ ಕೇವಲ ಉದ್ವೇಕದ ರಂಜನೆ ಒದವಿಸುವದು ಇದ್ದುದರಿಂದ (ಇವುಗಳ ಓದಂ ಗರಿಗೆ ವಿರಾವು ಕಾಲ ಕಡಿದುಕೊಂಡು ಬಿದ್ದಿರಂವದು; ಅಲ್ಲದೆ ಅವರು ಕಲಿತ ಮಹಿಳೆ ಯರು), ಅನೀತಿಯ ಆಚರಣೆಯ ದುಷ್ಪರಿಣಾವು ಬಿಂಬಿಸುವದು ಇದ್ದಂದರಿಂದ, ಸದಾಚಾರದ ಬಾಳಿನ ಹೆಚ್ಚಳವನ್ನು ತಿಳಿಸುವದಿದ್ದುಂದರಿಂದ, ಈ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಸುಖಾಂತವಾಗದೆ ಗತಿ ಇರುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಕೊನೆಗೆ ಅನ್ಯಾಯಕ್ಕೆ ಪ್ರತೀಕಾರ, ಸತ್ಯಕ್ಕೆ ಗೆಲುವು ಕಟ್ಟಿಟ್ಟದ್ದೆ.

ಇವುಗಳಿಗೆ ಮಾದರಿ ಎಂದಂ ನಾವು ಇಲ್ಲಿ ಲಕ್ಷ್ಮಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಹಳಬೆ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿ 'ಮುಕ್ತಮಾಲಾ' (1861) ಇದರ ವಸ್ತುವನ್ನು ಸಂಕ್ಷೇಪದಲ್ಲಿ ವಿವರಿಸಂವೆವು. ವೇಂಲೆ ನಿವೇದಿಸಿದ ಅದ್ಭುತ ರಮ್ಯ ಕಾದಂಬರಿಯ ಲಕ್ಷಣಗಳೆಲ್ಲ ಇಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿರುವವು. ಇದೊಂದಂ ಸೀಮಾ ರೇಖೆ ಎಂದು ಪರಿಗಣಿಸಲಾಗಿರುವದು. ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಶೀರ್ಷಿಕೆ ಎನಿಸಿದ ವಂಂಕ್ತಮಾಲಾ ಕಾಂತವರ್ಮನ ವಂಗಳು. ಅವನಂ ಇರಾವತಿಯಂ ಜಾಗೀರ ದಾರನು. ಭಯಾನಕ ಎಂಬ ದೊರೆಯು ಸಹಾಯಕ ಮಂತ್ರಿಯಾದ ಧನಶಂಕರನೊಡನೆ ಅವಳ ವಿವಾಹ ಜರಗಿರುವದು. ಈ ದೊರೆ ಕ್ರೂರನಲ್ಲದೆ ಅನ್ಯಾಯಕ್ಕೆ ಎಷ್ಟೂ ಹೇಸ ದವನು. ಇವನ ಸಂತ್ರುಮಂತ್ತಲಿರುವ ಉಪದೇಶಕ ಮಂಡಲಿಯೂ ಅಷ್ಟೆ ಅವಿವೇಕ. ಅವರಲ್ಲಿ ಶುಕ್ಲಾಕ್ಷನೊಬ್ಬನಂ ಶಾಂತವರ್ಮನ ಸೋದರಿಯಂ ವಂಗ. ಧನಶಂಕರನ ಯೋಜನೆಯಂತೆ ಅವನು ದೊರೆ ಭಯಾನಕನ ಜೊತೆಗೆ ಪ್ರವಾಸಕ್ಕೆ ಅಣಿಯಾಗಿರಂವನಂ.

ಸುಕ್ಸಾಕ್ಷನ ಮಹತ್ವಾಕಾಂಕ್ಷೆ ಎಂದರೆ, ಧನಶಂಕರ ಹಾಗೂ ವರುಕ್ತಮಾಲಾಳನ್ನು ಕೊಲ್ಲಿಸುವದು. ಅದರಿಂದ ಶಾಂತವರ್ಮನ ಜಾಗೀರಂ ತನಗೆ ದೊರೆಯಂಪದೆಂದಂ ಅವನ ಲೆಕ್ಕ. ಅವನು ಸೋದರಿಯ ವಂಗನಿದ್ದಂದರಿಂದ ಉಳಿದ ವಾರಸದಾರರಿಲ್ಲದ್ದ ರಿಂದ ತನಗೇ ಸಂಪತ್ತಿನ ಒಡೆತನ ಸಿಗುವದೆಂದಂ ತಿಳಿದಿದ್ದನು. ಈ ಮಹತ್ವಾಕಾಂಕ್ಷೆಯಂ ಮೂಲಕವೇ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿಯ ಘಟನೆಗಳೆಲ್ಲ ಸಮುದ್ಭವಿಸುವವು. ಅವನು ಧನ ಶಂಕರನನ್ನು ಸೆರೆವಂನೆಯಂಲ್ಲಿ ಇಡಿಸುವನು. ಅನಂತರ ಅವನನ್ನು ಚೀಲದಲ್ಲಿ ತಂರಂಕಿಸಿ ನದಿಯಂಲ್ಲಿ ಚೆಲ್ಲಿಸುವನು. ಸುದೈವದಿಂದ ಕೆಲವು ಮಿಸನುಗಾರರು ಅವನನ್ನು ಉಳಿಸುವರು. ಅವನನ್ನು ಗುರುತಿಸಿ ಆರೈಕೆ ಮಾಡುವರು. ಅನಂತರ ಅವನು ಬೈರಾಗಿಯ ವೇಷ ತಳೆದು ಯಾತ್ರಾರ್ಥಿಯಾಗಿ ಹೊರಡುವನು.

ಏನೂ ಅರಿಯಂದ ವುಂಕ್ತಮಾಲಾ ಸೆರೆಮಂನೆಯಂಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಪತಿಯನ್ನು ಸಂದರ್ಶಿಸೆ ಬೇಕೆಂದು ಇಚ್ಛೆಪಡಂಪಳು. ಈ ಉದ್ದೇಶಕ್ಕಾಗಿ ಒಬ್ಬ ಮಾಂತ್ರಿಕನನ್ನು ಗೊತ್ತುಮಾಡು ಪಳು. ಈ ವ್ಯಕ್ತಿಗೆ ಶುಕ್ಸಾಕ್ಷನು ಒಳಗಿಂದೊಳಗೆ ಲಂಚದ ಆಸೆ ತೋರಿಸಿರುವನು. ಪಂಕ್ತಮಾಲಾಳ ರುಂಡವನ್ನು ಕತ್ತರಿಸಿ, ಆ ಮರಣದ ಕಂರುಹನ್ನು ತಂದು ತೋರಿಸೆಂದು ಆಚ್ಘಾಪಿಸಿರುವನು. ಆದರೆ ಮಾಂತ್ರಿಕನು ಮಂಕ್ತಮಾಲಾಳ ಸೌಂದರ್ಯಕ್ಕೆ ವುನ ಸೋಲುವನು. ಆಕೆಯ ರುಂಡವನ್ನು ಕತ್ತರಿಸುವ ಬದಲು ಆಕೆಯನ್ನು ಒಂದು ಗವಿ ಯಂಲ್ಲಿ ಮುಚ್ಚಿಟ್ಟು ಆಕೆಯ ದಾಸಿಯಂನ್ನು ಕೊಂದು ಆಕೆಯ ಕೈ ಕಾಲುಗಳನ್ನು ಶುಕ್ಸಾಕ್ಷನ ಮುಂದೆ ಇಡುವನು. ಈ ಅವಯವಗಳು ಮುಕ್ತಮಾಲಾಳವಲ್ಲ ಎಂದು ಶುಕ್ಸಾಕ್ಷನಿಗೆ ತಿಳಿಯುವದು. ಆದಂದರಿಂದ ಅವನು ಮಾಂತ್ರಿಕನನ್ನು ಶಿಕ್ಷಿಸಿ ತಾನು ಪುಕ್ತಮಾಲಾಳ ಶೋಧನೆಗಾಗಿ ಹೊರಡಂವನು.

117218

ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಆಕೆ ಗವಿಯಿಂದ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡು ಹೊರಬಿದ್ದಂ, ಅಕಸ್ಮಾತ್ತಾಗಿ ಕಂಡು ಕೊಂಡ ಸಂರಂಗ ಮಾರ್ಗದೊಳಗಿಂದ ಹಾರುಂದ ಉಜ್ಜಯಿನಿಗೆ ನಡೆಯಂವಳಂ. ಆಕೆಯ ಜೊತೆಗೆ ಸಹಾಯಕ್ಕೆಂದಂ ಆಕೆಯ ನಂಬಿಗಸ್ಥ ಸೇವಕ ಗಂಲಾಲಸಿಂಗನಿರಂವನಂ. ಆದರೆ ಶುಕ್ಸ್ಪಾಕ್ಷ ಆಕೆಯಂ ಬೆನ್ನು ಬಿಟ್ಟಿರಲಿಲ್ಲ. ಉಜ್ಜಯಿನಿ ಬಳಿಯಂ ನದಿಯಂಲ್ಲಿಯಂ ಒಂದಂ ನಡು ಗಡ್ಡೆಯಂಲ್ಲಿ ಒಂದು ಹಾಳಂ ಮನೆಯಂಲ್ಲಿ ಕೀಲಿಹಾಕಿ ಇಡುವನಂ. ಅಲ್ಲಿಂದ ಆಕೆಯಂ ದೈವ ಯೋಗದಿಂದ ತನ್ನ ಬಾಲ್ಕದ ಗೆಳೆಯ ಸೋಮದತ್ತನ ಸಹಾಯದಿಂದ ಪಾರಾಗಂ ವಳಂ. ಅವನಂ ನಿರಾಸೆಯಂಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಮನೆ ಮಾರು ತೊರೆದು ಇಲ್ಲಿ ಬಂದಂ ನೆಲಸಿದ್ದ ನಂ. ಅವನನ್ನು ಉಜ್ಜಯಿನಿಯಂಲ್ಲಿ ಸೆರೆಮಂನೆಯಂಲ್ಲಿಡಲಾಗಿತ್ತು. ಆದರೆ ಅವನಂ ಸೆರೆಮನೆಯಂ ಕಾವಲಂಗಾರನಿಗೆ ಲಂಚ ಕೊಟ್ಟು ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡು ಬಂದಿದ್ದ ಸಂ.

ಧನಶಂಕರ ಹಾಗೂ ವಂಂಕ್ತಮಾಲಾ ಸತ್ತರೆಂದು ತಿಳಿದು ಶಾಂತವರ್ಮನು ಸಂದೀರ್ಘ ಯಾತ್ರೆಯನ್ನು ಕೈಕೊಂಡಿದ್ದನಂ. ಸಂಗಡ ಅವನ ಹೆಂಡತಿ, ಪರಿವಾರ ಇದ್ದಿತಂ.

ಕೊನೆಗೆ ಅನೇಕ ವಿಪತ್ತುಗಳ ನಂತರ ಎಲ್ಲ ಯಾತ್ರಿಕರು ಒಟ್ಟುಗೂಡಂವರು. ಸಂಖಸಂಪದವು ಲಭಿಸಂವವು. ಎಲ್ಲರೂ ಜಯಪುರಕ್ಕೆ ವಂರಳಿದಾಗ ಪ್ರಜೆಗಳಂ ಭಯಾನಕ ಹಾಗೂ ಅವನ ಸಲಹಾ ವುಂಡಲದ ವಿರಂದ್ಧ ಬಂಡೆದ್ದುದಂ ತಿಳಿದಂ ಬರುವದು. ಆ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಶಿಕ್ಷೆ ವಿಧಿಸಿ ಜನತೆ ದೊರೆಯ ಸದಾಚಾರಿ ಸೋದರ ವಿಶಾಲಾಕ್ಷನನ್ನು ಸಿಂಹಾಸನದ ವೇಲೆ ಕೂಡಿಸಂವರು. ವೃದ್ಧ ವಿಶ್ವಾಸಂಗ ವುಂತ್ರಿಗೆ ಅವನ ಹಿಂದಿನ ಸ್ಥಾನಮಾನ ಲಭಿಸುವವು. ಈ ಪ್ರಕಾರ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಇವ್ಮುಡಿ ಹರ್ಷ ಉಂಟಾಗುವದು.

ಈ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಪ್ರಕಟವಾಗಂತ್ರಿದ್ದ ಅದ್ಭುತ ರಮ್ಯ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಮಾದರಿಯನ್ನು ಈ ಮಸ್ತು ನಿವೇದಿಸಂವದಂ. 'ವಂಂಜಂ ಘೋಪ' (1867) ಕಲಾಕೃತಿ ಎನ್. ಎಸ್. ರಿಸಬೂಡರದು. ಯಾರೂ ನಂಬಲಾಗದ ವಿಪತ್ತುಗಳನ್ನು ಹುಟ್ಟಿಸುವಲ್ಲಿ, ಸುದೈವದಿಂದ ಪಾರಾಗುವ ಪ್ರಸಂಗ ನಿರ್ಮಿಸುವಲ್ಲಿ ಈ ಕೃತಿ 'ನಂುಕ್ತಿಮಾಲ'ವನ್ನು ಹಿಂದೆ ಹಾಕಂ ವದು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಕಥಾನಾಯಕನು ಅಪಾರ ಹಣ ಕೊಟ್ಟು ವಿಮಾನ ಒಂದನ್ನು ಕೊಂಡು ಬಳಸುತ್ತಿರುವನು. ಅದನ್ನು ಮಂಡಿಚಿ ಪೆಟ್ಟಿಗೆಯಂಲ್ಲಿ ಇಡಲಂ ಬರಂಪದು. ಒಬ್ಬ ಮನಂಪ್ಯನಂ ಸದಹವಾಗಿ ಅದನ್ನು ಒಯ್ಯಾ ಹಂಗು. ಅದಂ ಕಥಾನಾಯಕಿಯಂ ಅರವಂನೆಯಂ ಕಟಕಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಶಿಸಬಲ್ಲದು. ಆದರೂ ಅವರಲ್ಲಿ ಸಂಖಕರವಾಗಿ ನಾಲ್ಕು ಜನ ಕೂಡಬಲ್ಲರು. ಅದು ಭಾರತದ ಈಶಾನ್ಯಕ್ಕೆ ನಾಲ್ಕು ಸಾವಿರ ವೆಂಬಂ ದೂರ ಹಾರಂವದಂ. ಆದರೆ ಯಾವ ದೇಶಕ್ಕೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಮಾತ್ರ ವಿವರಿಸಿಲ್ಲ.

ಕಾದಂಬರಿ ಎಂಬ ಮಾನದಿಂದ 'ವಂಂಜಂ ಘೋಷ' 'ಮುಕ್ತಮಾಲಾ'ದಕ್ಕೆಂತ ಕೆಳ ಮಟ್ಟದ್ದು. ಆದರೆ ಆ ಕಾಲದ ಓದಂಗರಿಗೆ ಇಂತಹ ಕಾದಂಬರಿಗಳಂ ಬಹಳ ಹಿಡಿಸಂ ತ್ತಿದ್ದವು. ತತ್ಪರಿಣಾವಂವಾಗಿ 1861ರಂದ 1876ರ ವರೆಗೆಂದರೆ ಇಂತಹ ಸಂಮಾರಂ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಪ್ರಕಟಗೊಂಡಿದ್ದವು.

ಆ ಕಾಲದ ಸಂಶಿಕ್ಷಿತ ಜನರ ಮನಸಿನಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿದ ಹಲವಾರಂ ವಿಚಾರಗಳಂ ಇಂತಹ ಅದ್ಭುತ ರವ್ಯು ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿದ್ದವು. ಅವು ಯಾವುವೆಂದರೆ —ಹುಡುಗಿಯರಿಗೆ ಶಿಕ್ಷಣ ಕೊಡಿಸುವದು, ತರುಣ ವಿಧವೆಯರಿಗೆ ಪುನರ್ವಿವಾಹ, ತರುಣ ವಿಧವೆಯರ ಕ್ಷೌರದ ಅನಿಷ್ಟ ಪದ್ಧತಿಯನ್ನು ಹೋಗಲಾಡಿಸುವಿಕೆ—ಮುಂತಾ ದವು. ಇದಕ್ಕೆ ಉದಾಹರಣೆ ನವಂಗೆ 'ಮಂಕ್ತಮಾಲಾ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ದೊರೆಯಂ ವದಂ. ಮಂಕ್ತಮಾಲೆಯ ಗಂಡನಂ ಸತ್ತನೆಂದು ನಂಬಿ ಆಕೆಯ ಕ್ಷೌರಕ್ಕೆ ಅಣಿಗೊಳಿಸಿದ ಸನ್ನಿವೇಶ. (ಆದರೆ ಆಕೆಯ ಪತಿ ಇಸ್ನೂ ಜೀವಿಸಿರಂವನೆಂದು ಹಿಂದುಗಡೆ ತಿಳಿದಂ ಬಂದಿತು. ಆ ವಿಧಿ ಜರುಗಲಿಲ್ಲ. ಆ ಮಾತಂ ಬೇರೆ) ಈ ಸಮಸ್ಯೆಗೆ ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಆತಿ ಗಾಂಭೀರ್ಯದ ಸ್ವರೂಪ ಉಂಟಾಯಿತು. ಆ ಮೂಲಕ ಕಟ್ಟು ವಾದ ವಿವಾದಗಳು ಜರುಗಿದವು. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಶ್ರೇಪ್ತ ಕೃತಿ ಎನಿಸಿದ—ಆದರೆ ಯಾರು ಲಕ್ಷಿಸಂವರು? ಎಂಬಲ್ಲಿ ಇದೊಂದು ನಿರ್ಣಾಯಕ ಸಂಗತಿ. ಆರುಣ ವಿಧವೆಯರ ಪುನರ್ವಿವಾಹ ಪ್ರಶ್ನೆ 'ರತ್ನಪ್ರಭಾ' (1866) ಎಂಬ ಬೇರೊಂದು ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ಬರುವದು. ಅದರ ಲೇಖಕರು ಲಕ್ಷ್ಮಣ ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಹಳಬೆ. ಹುಡುಗಿಯರಿಗೆ ಶಿಕ್ಷಣ ಕೊಡಿಸುವವರ ಮಹತ್ವದ ವಿಷಯ 'ವಿಚಿತ್ರಪುರಿ' (1870) ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಒತ್ತಿ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಈ ಕಾದಂಬರಿ ಯಲ್ಲಿ ಭಯಾನಕ ಮೂಢನಂಬುಗೆಗಳು, ಆಸಂಒದ್ದ ಘಟನೆಗಳು, ಅಪರಿವಿಂತ ದಬ್ಬಾಳಿಕೆ ಇರುವ ಜೊತೆಗೆ ಆಧುನಿಕ ಕಲ್ಪನೆಗಳ ತೊಡಕೂ ಇರುವದು, ಘರ್ಷಣೆಯೂ ಉಂಟು.

ಕೆಲವೊಂದು ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಇಂದಿಗೂ ಲೋಕಪ್ರಿಯ ಎನಿಸಿವೆ. ಪುನಃ ಪುನಃ ಪುಕಟನೆಗೊಳ್ಳುತ್ತಿರುವವು. ಆದರೆ ಅವು ನೈಜ ವಂರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿ ರಂಗದಲ್ಲಿ ನುಸುಳಿಲ್ಲ.

ವುರಾಠಿಯಲ್ಲಿ ಬಂದ ಮೊಟ್ಟ ಮೊದಲಿನ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿ ಎಂದರೆ 'ಯಮುನಾ ಪರ್ಯಟನ' (1857). ಅದರ ಲೇಖಕರು ಬಾಬಾ ಪದ್ಮಾಜಿ. ಅವರಂ 1854ರಲ್ಲಿ ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ ಮತ ಸ್ವೀಕರಿಸಿದರು. ಆ ಕಾದಂಬರಿಯ ಉಪ ಶೀರ್ಷಿಕೆ ಎಂದರೆ 'ಒಂದೂ ವಿಧವೆಯರ ಶೋಚನೀಯ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯ ವರ್ಣನೆ' ಕಾದಂಬರಿಯ ಉದ್ದೇಶ ಎಂದರೆ ಹಿಂದೂವಿಧವೆಯರ ಗೋಳನ್ನು ಬಣ್ಣಿ ಸುವದು. ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಬ್ರಾಹ್ಮಣ ವಿಧವೆಯರ್ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವದು. ಆವರ ಚಿಂತಾಜನಕ ಬಾಳನ್ನು ತಿದ್ದುವದು. 1882ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾದ ಈ ಕಾದಂಬರಿಯ ಪ್ರಸಮಾದ್ರಣ ಪ್ರಸ್ತಾವನೆ ಯಲ್ಲಿ ಲೇಖಕರು ಈ ವಿಪಯವನ್ನು ಸ್ಫುಟವಾಗಿ ನಿವೇದಿಸಿರುವರು.

ತರುಣ, ಸುಶಿಕ್ಷಿತ ಮಧ್ಯಮ ತರಗತಿಯ ಸಮಾಜದ ಹಿಂದೂ ದಂಪರ್ತಿಳ— ವಿನಾಯಕ ಹಾಗೂ ಯಮಂನಾ—ಇವರ ಕತೆ ಇದು. ಗಂಡ ಹೆಂಡರು ಒಂದು ಸಂದೀರ್ಘ ಪ್ರವಾಸ ಕೈಕೊಳ್ಳುವರು. ಪ್ರವಾಸದಲ್ಲಿ ಹಿಂದೂ ವಿಧವೆಯರು ಕಣ್ಣೆಗೆ ಬೀಳುವರು. ಅವರು ಮೋಸಕ್ಕೊಳಗಾಗಿರುವರು. ಹಲವರು ಭಿಕ್ಷಾ ವೃತ್ತಿಗೆ ತಂತ್ತಾದವರು. ಇತರರದಂ ಅನೀತಿವಂಯಂ ಬಾಳಂ. ಅವರ ಹೀನ ಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ಕಂಡಂ ಈರ್ವರೂ ದುಃಖಿತರಾಗಂವರಂ. ತಿರುಗಿ ಬರಂವಾಗ ದಾರಿಯಲ್ಲಿ ವಿನಾಯಂಕನಂ ಒಂದಂ ಆಪಘಾತ ದಲ್ಲಿ ಜರ್ಜರಿತನಾಗಂವನು. ಅವನ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಚಿಂತಜನಕವಾಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿ ವುರಣಕ್ಕೆ ಗುರಿಯಾಗುವನಂ. ಅವನು, ಅವನ ಹೆಂಡತಿ ಕ್ರೈಸ್ತ ಧರ್ಮವನ್ನು ಗುಪ್ತವಾಗಿ ಅಂಗೀ ಕರಿಸಿದ್ದರು. ತನ್ನ ಕೊನೆಯ ಗಳಿಗೆ ಬಂತೆಂದು ಎನಿಸಿದಾಗ ವಿನಾಯಕನಂ ತನ್ನ ಹೆಂಡತಿಗೆ ಕ್ರೈಸ್ತ ದೀಕ್ಷೆಯನ್ನು ಕೊಡಿಸೆಂದಂ ಕೇಳಿಕೊಳ್ಳುವನು. ಆಕೆ ಒಪ್ಪಿದಳು. ವಿನಾಯಕನ ನಿಧನಾನಂತರ ಯಮುನಾ ಕೂಡ ಕ್ರೈಸ್ತ ಮಂತಕ್ಕೆ ಸೇರಿದಳು. ವಿನಾಯಕನ ಉಪದೇಶ ದಂತೆ ಪ್ರಸರ್ವಿವಾಹ ಮಾಡಿಕೊಂಡಳು.

ಹಿಂದೂ ವಿಧವೆಯಂರ ಹೀನ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯ ವರ್ಣನೆ ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಅನೇಕ ಘಟನೆಗಳಲ್ಲಿ ಇರುವದು. ಅದು ನಿಜಕ್ಕೂ ಸಜೀವವಾಗಿದ್ದು ಓದುಗರ ಸಹಾನಂಭೂತಿ ಯನ್ನು ಕೆರಳಿಸುವದು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯು ಪ್ರಕಟವಾದ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಓದುಗರ ವಂನಸ್ಸನ್ನು ಇದು ಸೆಳೆದಿರಬೇಕೆಂದು ಎನಿಸುವದಂ. ಈ ಪ್ರಶ್ನೆ ಆಗ ಗಂಭೀರವಾಗಿರಬೇಕು. ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿಯ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳು ಕ್ರಮಪ್ರಾಪ್ತವಾಗಿ ಬರುವದರಿಂದ ಅವು ವಸ್ತುಸಂವಿಧಾನವಾಗಿ ಕಟ್ಟಿಕೊಳ್ಳುವದಿಲ್ಲ. ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ನಡಂವೆ ತೂಡಕಂಗಳು, ವಿರೋಧಗಳು ಬರುವವು. ಆದರೆ ಆ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು ಕತೆಯಂ ನೇಯ್ಗೆಯಂಲ್ಲಿ ಅಚ್ಚುಕಟ್ಟಾಗಿ ಹೊಂದಿಕೊಳ್ಳುವದಿಲ್ಲ. ಬಿಗುವು ಉಂಟಾಗುವದಿಲ್ಲ. ಇದು ಅಲ್ಲದೆ ಕ್ರೈಸ್ತ ವಂತಾಂತರದ ವಿಚಾರವು ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಬಾಹ್ಮ ಎನಿಸುವದು. ಪ್ರವುಖ ಪಾತ್ರಗಳ ಹೃದಯಕ್ಕೆ ಅದು ಸವಿಂಸ ಆಗಿರಬಹುದು. ಸತ್ವಪೂರ್ಣ ಕಾದಂಬರಿ ಆಗುವಂತೆ ಕತೆಯನ್ನೂ ಹಣೆಯಂಲು ಸಾಧ್ಯ ವಿದ್ದಿತು. ಆದರೆ ಬಾಬಾ ಪದ್ಮಾಜಿ ಅವರು ಕಾದಂಬರಿಕಾರನ ವಂನೋವೃತ್ತಿಯುವರಲ್ಲ. ಅತ್ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ಈ ಕೃತಿ ವಂರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿದು ಬೆಳವಣೆಗೆಯಂಲ್ಲಿ ಪ್ರಾರಂಭದ ಅವಸ್ಥೆಯನ್ನು ಸೂಚಿಸುವದೇ ಹೊರತು ತಾನಾಗಿ ಒಂದು ಕಾದಂಬರಿಯಾಗಿ ಬೆಳೆಯು ವದಿಲ್ಲ.

ಆದರೆ ಈ ಕಾದುಬರಿ ಮುಂಬರುವ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಅಗ್ರಗಾಮಿ ಆಗಿರಲು ಸಾಕು. ಯಮುನೆಯ ಪಾತ್ರವು ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿರುವದಂ. ಆಕೆ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಸ್ವಭಾವದವಳಂ, ವಿವೇಕಿಯಂ, ದಯಾಶೀಲಳು, ಅತೀವ ಧರ್ಮಿಷ್ಠಳು ಅಲ್ಲದೆ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಹೊಣೆಗಾರಿಕೆ ವೈಗೂಡಿಸಿಕೊಂಡವಳು. ವಿನಾಯಕನು ಪ್ರೀತಿಯ ಪತಿ. ಉದಾರಿ ಹಾಗೂ ದಯಾರ್ದೃ ಹೈದಯಿ. ಅವನ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು ಪ್ರಗತಿಪರ. ಎರಡೂ ಪಾತ್ರಗಳು ಸಜೀವವಾಗಿರುವವು. ಆದರೆ ಬಾಬಾ ಪದ್ಮಾಜಿ ಅವರು ಕೇವಲ ಗದ್ಮ ಲೇಖಕರು, ಕಾವಂಬರಿಕಾರರಲ್ಲ. ಅಂತೇ ಅದು ಮರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿಯ ಬೆಳವಣಿಗೆಯು ಮಾರ್ಗದಲ್ಲಿ ಆರಂಭದ ದಿಸೆ. ಅದಕ್ಕೆ ಕಾದಂಬರಿಯ ಲಕ್ಷಣಗಳು ವಿರಳ.

ಎರ್ಪನೆಯ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿ—ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಅಲಕ್ಷಿತವಾದುದು—ಎಂದರೆ '೬ರಸ್ತೆ-ದಾರ್' ಎಂಬದು. ಆದರ ಅೇಖಕರು ವಿನಾಯಕ ಕೊಂಡದೇವ ಓಕ. 1881ರಲ್ಲಿ ಅದು ಪ್ರಕಟತವಾಗಿದ್ದರೂ 1872ರಲ್ಲಿ ಬರೆಯಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದಿತು. ಯುವುಂನಾ ಪರ್ಯಟನೆ

ದಂತೆ 'ಶಿರಸ್ತೇದಾರ್' ಕಾದಂಬರಿ ಕೂಡ ಸುನಿಶ್ಚಿತ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ರಚಿತವಾದಂದಂ. ಈ ಸಾಮಾಜಿಕ ಉದ್ದೇಶವನ್ನು ಲೇಖಕರೇ ನಿವೇದಿಸಿರುವರು—"ಯಂರೋಪಿಯನ್ ಸದ್ಗೃಹಸ್ಥರ ಕೈಕೆಳಗೆ ಕೆಲಸ ಮಾಡುವ ಕಚೇರಿ ಶಿರಸ್ತೇದಾರರು, ಕಾರಕೂನರು ಇವರ ಲಂಚಖೋರ ವೃತ್ತಿಯನ್ನು, ಆಪ್ರಾಮಾಣಿಕತೆಯನ್ನು ಇದಂ ಬಯಲಿಗಳೆಯಂವದು. ಬಡ ಜನರನ್ನು ಹಾಳಂ ಮಾಡುವ, ದಬ್ಬಾಳಕೆ ನಡಿಸಂವ, ಹಾಗೂ ಇದ್ದ ಅಧಿಕಾರದ ದುರುಪಯೋಗ ಪಡಿಸುವ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯ ಅವಹೇಳನೆ ಇಲ್ಲಿದೆ. ಇದನ್ನು ತಡೆಯಲೇ ಬೇಕು. ಪುರ್ಣ ನಿಲ್ಲಿಸುವದು ಸಾಧ್ಯವಾಗಲಿಕ್ಕಿಲ್ಲ."

ರೆವ್ಧಿನ್ಯೂ ಕೋರ್ಟಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ ಶಿರಸ್ತೇದಾರ ಅಥವಾ ಪರಿಷ್ಠ ಕಾರಕೂನ ನೆಬ್ಬು ತಾನಂ ಒಪ್ಪಿಕೊಂಡ ಅಪರಾಧಗಳಿಗೆ ಕತೆಯಂ ಸ್ವರೂಪ ಬಂದಿದೆ. ಕತೆಯಂ ನಿವೇದಕನ ಪಗಾರ ಆರಂಭಕ್ಕೆ ತಿಂಗಳಿಗೆ ಹತ್ತು ರೂಪಾಯಿ. ಅದಂ ತೀರ ಕಡಿವೆಂ ನಿಜ. ನೌಕರಿಗೆ ಬಂದ ಕೆಲ ದಿನಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಕಪಟ ರೀತಿಯಿಂದ ಹೇಗೆ ಹಣ ಗಳಿಸಬೇಕೆಂಬುದನ್ನು ಕಲಿತಂ ಲಂಚ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳಲು ಮೊದಲು ಮಾಡುವನು. ಕೊನೆಗೆ ಕೆಳಗಿನ ಕಾರಕೂನ ನೊಬ್ಬನ ಅಸೂಯೆಯ ಮೂಲಕ ಲಂಚ ತೆಗೆದಂಕೊಂಡದ್ದ ಕ್ಕೆ ಆಧಾರ ದೊರೆಯಂವವು. ಅವನ ವೇಲೆ ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಖಟ್ಲೆ ಹಾಕಿ ನ್ಯಾಯವಿಚಾರಣೆ ನಡೆದು ಕೊನೆಗೆ ಅವನಿಗೆ ಉಗ್ರ ಶಿಕ್ಷೆ ವಿಧಿಸಲಾಗುವದಂ.

ಸೆರೆವಂನೆಯಂಲ್ಲಿ ಶಿರಸ್ತೇದಾರನಂ ದಿವಸಗಳ ಲಕ್ಕ ಹಾಕಂವಾಗ ತನ್ನ ಹಿಂದಿನ ಜೀವನದ ನೆನಪು ವಿಂಂಚಂವದಂ. ತನ್ನ ಅನೀತಿವಂಯಂ ತಪ್ಪುಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುವನಂ. ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಪಶ್ಚಾತ್ತಾಪಕ್ಕೊಳಗಾಗಿ ತನ್ನನ್ನು ಕ್ಷವಿಂಸೆಂದಂ ದೇವರಿಗೆ ಮೊರೆ ಇಡಂವನಂ.

ಕೆಲವೊಂದಂ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಈ ಕಥಾ ರಚನೆಯ ಕೌಶಲ 'ಯವಂನಾ ಪರ್ಯಟನ' ಕ್ಕಿಂತ ಒಳ್ಳೆಯದಿರುವದಂ. ಕತೆ ಹೆಜ್ಜೆ ಹೆಜ್ಜೆಗೆ ವಾಂದಂವರಿಯಂವದಂ. ಏರಿಕೆಯ ವಂಟ್ಟ ವಾಂಟ್ನಂಪದಂ. ಲಂಚಿಖೋರ ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ಸೆರೆ ವಂನೆಗೆ ಅಟ್ಟಿದಂದು ಶಿಖರ. ಕತೆಯ ಪ್ರಪಂಖ ವ್ಯಕ್ತಿಯಂ ಪಾತ್ರವು ಕ್ರವೇಣ ರೂಪುಗೊಳ್ಳುವದು; ತೊಡಕಿನ ದಾಗಂವದಂ. ವಿವಿಧ ವಂಬಖಗಳಂ ಗೋಚರಿಸುವವು. ಬೇರೆ ಬೇರೆ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಸ್ವಭಾಪದಲ್ಲಿ ವಿರೋಧಗಳು, ತೊಡಕುಗಳಂ ತಲೆದೋರುವವು. ಇವುಗಳು ಪೂನವ ಸ್ವಭಾಪದ ವೇಲೆ ಬೆಳಕಂ ಚೆಲ್ಲುವವು. ಏನೂ ಅಲಂಕಾರಿಕತೆ ಇಲ್ಲದೆ ಕತೆ ಸರಾಗವಾಗಿ ವಾಂದೆ ಸಾಗುವದು. ಅತಿಶಯೋಕ್ತಿಗೆ ಇನಿಸೂ ಎಡೆ ಇಲ್ಲ. ತಪ್ಪು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುವ ಧರ್ತಿಗೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ಸ್ವವಿಮರ್ಶೆಯ ಆಂತರಿಕ ಪ್ರವಾಹ ಇರುವದು. ಸರಕಾರಿ ಕಚೇರಿ ಗಳಲ್ಲಿಯ ವ್ಯವಹಾರಗಳೆಲ್ಲವನ್ನು ಸ್ಫುಟವಾಗಿ ಬಣ್ಣಿ ಸಲಾಗಿರುವದು. ವಾರಾಠಿಯಂಲ್ಲಿಯ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿಯ ಬೆಳವಣೆಗೆಯ ದಿಸೆಯಂಲ್ಲಿ ಇದು ಪ್ರಗತಿಯ ಹೆಜ್ಜೆ.

'ಶಿರಸ್ತೇದಾರ' ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಲೇಖಕರು ತಮ್ಮ ಕಥಾನಕಕ್ಕಾಗಿ ಆತ್ಮ ಚರಿತೆಯಂ ರೀತಿಯನ್ನು ಅಳವಡಿಸಿಕೊಂಡಂದು ಮನೋರಂಜಕ ಸಂಗತಿ. ಒಂದು ಪಾತ್ರದ ಅಂತರಂಗದ ನಿರೂಪಣೆಗೆ ಈ ತಂತ್ರವು ಅತ್ಯಂತ ಉಚಿತವು. ಲೇಖಕನಲ್ಲಿ ಅಂತಹ ಹೆಚ್ಚಿನ

ಕೌಶಲ, ಸೂಕ್ಷ್ಮ ನಿರೀಕ್ಷಣಾ ಶಕ್ತಿ ಹಾಗೂ ಬಿಗುವು ಅತ್ಯವಶ್ಯ. 'ಶಿರಸ್ತೇದಾರ' ಕಾದಂಬರಿಯ ಲೇಖಕರು ಸ್ವಭಾವತಃ ಕಾದಂಬರಿಕಾರರಲ್ಲ ಎಂದು ವಿಚಾರಿಸುವಾಗ ಅವರು ತಮ್ಮ ಯತ್ನದಲ್ಲಿ ಸಫಲರಾದಂದು ನಿಜಕ್ಕೂ ವಂಹತ್ವದ ಸಂಗತಿ.

ವಂಂದೆ ಬರಂವ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ತಾವು ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಡಂತ್ತೇ ವೆಂದಂ ಈ ಇಬ್ಬರಂ ಲೇಖಕರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬರಿಗೂ ಹೊಳೆದಿರಲಿಲ್ಲ!

ವಂರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಇತಿಹಾಸಕಾರರಂ 'ಯವರುನಾ ಪರ್ಯಟನ'ವನ್ನು ಲಕ್ಷಿಸಿರುವರಲ್ಲದೆ ಅದಂ ವಂರಾಠಿಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಪ್ರಥವು ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿಯೆಂದೂ ಬಣ್ಣಿಸಿರುವರಂ. ಆದರೆ ಅವರು 'ಶಿರಸ್ತೇದಾರ' ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಬಗೆಗೆ ಅಷ್ಟು ಗಂಭೀರ ವಾಗಿ ವಿಚಾರಿಸಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ನೋಡಿದರೆ, ಅದಂ ಮೊದಲಿನಕೃತಿಗಿಂತ ರಚನೆಯ ಮಾನದಿಂದ ಹೆಚ್ಚು ಒಳ್ಳೆಯದು. ಆದರೇನು ? ಕೊನೆ ಕೊನೆಗೆ ಮಾತ್ರ ಉಪದೇಶ ಪದಸರಣೆಯಂ ತಲೆಹಾಕಿದೆ. ಅದೊಂದು ದೋಷ. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಎಂದರೆ 1857ರಿಂದ 1881ರ ವರೆಗೆಂದರೆ ಅನೇಕ ಅದ್ಭುತ ರವ್ಯು ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಪ್ರಕಟವಾಗಿದ್ದವು. ಅವು ಲೋಕ ಪ್ರಿಯವೂ ಎನಿಸಿದ್ದವು. 'ಶಿರಸ್ತೇದಾರ' ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಬರವಣೆಗೆಗೆ ಇಳಿದ ಕಾಲಕ್ಕೇ ಪ್ರಸಿದ್ಧವಾಗಿದ್ದ ರೆ ಅದಕ್ಕೆ ತಕ್ಕ ಮನ್ನಣೆ ದೊರೆಯಂತ್ತಿತ್ತು.

ಈಗ ನಾವು ಪರ್ಯಾಲೋಚಿಸಲಿರುವ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಲೇಖಕರಂ ತಾವು ಏನಂ ಬರೆಯಂತ್ತಿರುವೆವು, ಏಕೆ ಹಾಗೆ ಬರೆದೆವು ಎಂಬುದರ ಪ್ರಜ್ಞೆ, ಇದ್ದವರಂ. ಈ ಕಾದಂಬರಿ ಎಂದರೆ 'ನಾರಾಯಣರಾವ ಮತ್ತೂ ಗೋದಾವರಿ' ಎಂಬದಂ. ಇದಂ 1879ರಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟ ವಾಯಿತಂ.

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಪ್ರಕಟವಾಗಂತ್ತಿದ್ದ ಅದ್ಭುತ ರಮ್ಮ ಕೃತಿಗಳ ವಿರಂದ್ಧ ಅತ್ಯಪ್ತಿಯನ್ನು ವ್ಯಕ್ತಗೊಳಿಸಿತು. ಸಾಹಿತ್ಯಿಕ ಕಲಾಕೃತಿ ಎಂದೇ ಇದಂ ರಚಿತ ಪಾಯಿತಂ. ಆದಂ ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಮಂಧ್ಯಮಂ ತರಗತಿ ಹಾಗೂ ಬಡ ಜನರ ಜೀವನದ ಬಗೆಗೆ ಇರುವದು. ಸಿರಿವಂತ ಹಾಗೂ ರಾಜವಂಸೆತನಪಹರ ಬಗೆಗಲ್ಲ. ಆದ್ಭುತ ರಮ್ಮ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಸರ್ವಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸುಖಾಂತ ಆದಂತೆ ಇದಂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಲೇಖಕರಂ ಈ ತಮ್ಮ ಉದ್ದೇಶವನ್ನು ಗ್ರಂಥದ ಪ್ರಸ್ತಾವನೆಯಲ್ಲಿ ಸ್ಪಷ್ಟಗೊಳಿಸಿದ್ದಾರೆ—ಅವರಂ ಉಸಿರಿದಂದು ಇಂತಂ—"ಕಾದಂಬರಿಯ ಪಂಖಾಂತರ ನಾವು ಪ್ರತಿ ನಿತ್ಯ ಸಂಭವಿಸುವ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ವಿವೇಚಿಸಲೆಳಸಿದರೆ ಅವು ಇದ್ದ ಕ್ಕಿದ್ದಂತೆ ನಾವು ವರ್ಣಿಸಬೇಕು. ಒಳ್ಳೆಯ ಜನರಿಗೆ ಎಂಥೆಂಥ ಆನರ್ಥಗಳು. ಒದಗುವವೆಂಬಂದನ್ನೂ ಅವರು ಹೇಗೆ ಅವನ್ನು ಎದೆ ಗಾರಿಕೆಯಿಂದ ಸಹಿಸುವರೆಂಬಂದನ್ನು ತೋರಿಸಬೇಕು. ಅನ್ಯಾಯದ ದೋಷಾರೋಪಣೆ ಯಿಂದ ಅವರು ಹೇಗೆ ಮೂಲೆಗುಂಪಾಗುವರು ಎಂಬುದನ್ನು ವಿವರಿಸಬೇಕು. ಈ ದೃಷ್ಟಿ ಯಿಂದ ಈ ಕಾದಂಬರಿ ಪ್ರಣೀತವಾಗಿದೆ. ಇನ್ನೊಂದು ಮಾತೆಂದರೆ, ನಮ್ಮ ನಾಟಕಗಳು, ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಸಂಖಾಂತವೇ ಇರುವವು. ಈ ಪರಂಪರೆಗೆ ವಿರುದ್ಧ ವಾಗಿ ನಾನು ಕಾದಂಬರಿಗೆ ದುರ್ಖಂತ ಒದವಿಸಿರುವೆ...ನನಗೆ ಹೊಳೆದ ಮಂಟ್ಟೆಗೆ ಮಂರಾಠಿ ಯಲ್ಲಿ ಇದಂ ಆ ಜಾತಿಯ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿಯೆ ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿನದಂ."

ಕಾದಂಬರಿಯ ಪ್ರದೇಶವು ವಾಂಬಯಿಂ ಬಳಿಯ ವಸಯಿಂ. ಕತೆ ನಾರಾಯಣರಾವ ಮತ್ತು ಗೋದಾವರಿ ಎಂಬ ದಂಪತಿಗಳದು. ಅವರಂ ಪರಸ್ಪರ ಒಪ್ಪಿಗೆಯಿಂದಲೆ ಲಗ್ನ ವಾಗಿ ಸಂಖದಿಂದಿರುವರು. ಆದರೆ ಕೆಲವು ನೀಚ ಜನರ ಒಳಸಂಚಿನ ಮೂಲಕ ಅವರ ಜೀವನ ವಿಷಾದಾಂತವಾಗಂವದಂ. ಆ ದಂಪತಿಗಳು ಲಗ್ನವಾದ ಸ್ವಲ್ಪೇ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ದುಃಖಾಂತದ ಛಾಯೆ ಬೀಳುವದಂ.

ದಂಪ್ಪ ಜನರ ತಂಡ ಒಂದು ಗೋದಾವರಿಯ ವೇಲೆ ಹೊಂಚು ಹಾಕಿರುವದು. ನಾರಾಯಣರಾವ ಅವರನ್ನು ದೂರಿನ ಊರಿಗೆ ವರ್ಗ ಮಾಡಿಸಿ ಅವರು ತಮ್ಮ ವರ್ಗಗವನ್ನು ಸಂಗವುವಾಗಿಸಿರುವರು. ಅವರ ಹೇಡತಿ ಪತಿಯಂ ಬಗೆಗೆ ನಿಷ್ಮಾಹೀನಳಾಗಿರುವ ಳೆಂದು ಸಂದ್ದಿಯನ್ನು ಅಲ್ಲಿಗೆ ತಲುಪಿಸಿರುವರು. ಅವರೇ ಬಂದು ಎಲ್ಲ ನೋಡಿಕೋಡು ಹೋಗಿ ಮನಗಾಣಬೇಕೆಂದಿರುವರು. ಅಂತೇ ಅವರನ್ನು ಮರಳಿ ಮಸಯಿಗೆ ತರಲಾಗು ವರು. ತಮ್ಮ ಹೇಡತಿ ವಿಶ್ವಾಸಹೀನಳಾಗಿರುವಳೆಂದು ಸಂಶಯ ಬರುವಂತೆ ಯೋಜನೆ ನಡೆಯುವದು. ಅನಂತರ ಅವರು ಅವಳಿಗೆ ಅರಿವಾಗದಂತೆ ವಿಷ ಕುಡಿಸಿ ಕೊಲ್ಲುವರು. ಮುಂದೆ ಸ್ವಲ್ಪೇ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ತಾವು ಕಪಟ ಯೋಜನೆಯ ಬಲಿಗೆ ಬಿದ್ದವೆಂದು ತಿಳಿದುಬರುವದು. ಕೊನೆಗೆ ಅವರು ನೀಚರ ತಂಡದ ಸದಸ್ಯರೆಲ್ಲರನ್ನು ಸದೆಬಡಿದು ತಾವು ಮರಣವನ್ನ ಪ್ರುವರು.

ಕಾದಂಬರಿಯ ವಸ್ತು ಅತೀವ ತೊಡಕಿನದು. ಕೆಲವು ಸಂಗತಿಗಳ ಹೊಂದಿಕೆಯು ಸಮಂಜಸವಾಗಿಲ್ಲ. ಆಥೆಲೊ ನಾಟಕದ ಪ್ರಭಾವವು ವಿಶೇಷವಾಗಿರುವದು. ಆದರೂ ಕಾದಂಬರಿಯ ರಚನೆಯಂಲ್ಲಿ ಲೇಖಕರದು ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿನ ಪ್ರಯತ್ನವಾಗಿರುವದರಿಂದ ತಾವು ಕೈಕೊಂಡ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಅವರು ಯಶಸ್ವಿ ಆಗಿದ್ದರೆಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು. ನಮ್ಮ ಮಂಧ್ಯಮ ತರಗತಿಯ ಸಮಾಜದ ಜನರ ಬಗೆಗೊಂದು ಅವರು ವಾಸ್ತವ ವಿಷಾದಾಂತ ಕತೆಯನ್ನು ಬರೆಯಬೇಕೆಂದು ಹವಣಿಸಿದ್ದರು. ಅಷ್ಟು ಸಾಧಿಸಿರುವರು. ಪ್ರಸ್ತುತ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ವಂರಾಠಿಯ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿ ರಂಗದಲ್ಲಿ ವಂಹತ್ವದ ವೆಂಬಲಾಗಲ್ಲು ಎಂದು ತಿಳಿಯುವದು.

ಈ ಕತೆಯಂ ಕೆಲವು ಲಕ್ಷಣಗಳಂ ಆಗೀಗ ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಟೆಯಂವರ ನಂತರದ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಕೆಲವು ನಾಟಕಗಳಲ್ಲಿ ತಲೆದೋರಂವವು. ಒಬ್ಬ ಬಡ ಮನುಷ್ಠನಿಗೆ ಚೆಲಂವೆ ವಂಗಳಿರುವಳಂ. ಆಕೆಗೆ ಪ್ರಾಯಂ. ಇನ್ನೇನಂ ವಿಲಂಬವಾಗದೆ ಆಕೆಯ ವಿವಾಹ ಜರುಗಬೇಕಂ. ಅವನಿಗೆ ಒಡಕು ಕಾಸಂ ಇರಂವದಿಲ್ಲ (ಅಥವಾ ಅವನಂ ಆಸೆಬಂರುಕನಂ). ಅಂತೇ ಅವನಂ ತನಗೆ ಸಾಕಷ್ಟು ಹಣ ಕೊಟ್ಟು ಲಗ್ನವಾಗಂವ ವರನೊಬ್ಬನನ್ನು ಆರಸಂ ತ್ರಿರುವನು. ಆ ದಿನಮಾನದಲ್ಲಿ ಹೆಣ್ಣು ಹಂಡಿಗಿಯರ ಲಗ್ನವು ಆರು ಇಲ್ಲವೆ ಏಳಂ ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಆಗಂವ ಪರಿಪಾಠ ಇದ್ದುದರಿಂದ, ಗಂಡಂ ಹಂಡುಗರದಂ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಇಲ್ಲವೆ ಹದಿನೈದು ವರ್ಷ ಮದುವೆಯುದು ಇರುವಾಗ, ಯೋಗ್ಯ ಏನೆಂದರೆ, ಇಂಥ ಬೆಳೆದ ಹಂಡಿಗಿಗೆ, ಸಿರಿವಂತ ವಿಧುರ. ಅವನಂ ತರುಣ ಇರಬಹುದಂ ಇಲ್ಲವೆ ವೃದ್ಧ. ಜಾಗಿರದಾರ ವಂನೆತನದವನಂ ಇಲ್ಲವೆ 'ಜೀನಗೊಟ್ಟಿ' ಸಿರಿವಂತ. ಈ ವಂಗನಿಗೆ ಒಬ್ಬ ಗೆಳೆಯಂನಂ

ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ದೊರಕಿರುವನು. ಅವನು ಇವನನ್ನು ಕುಡಿಯುವ ಹಾಗೂ ಇನ್ನೂ ಅನೈತಿಕ ಜಟಕ್ಕೆ ಕೆಡಹಂವನಂ. ಅವನು ಈ ಸಿರಿವಂತನಿಗೆ ಒಬ್ಬ ಸಂಂದರ ತರುಣಿಯನ್ನು ಗುಟು ಹಾಕಲಂ ಯತ್ನಿಸುವನು. ಆಕೆಯನ್ನು ತಾನೇ ಲಗ್ನ ಆಗಬೇಕೆಂಬ ಆಸೆ ಮುಂದು. ಈ ಉದ್ದೇಶ ಸಾಧನೆಯ ವರ್ಶರ್ಗದಲ್ಲಿ ಕುಂಟಲಗಿತ್ತಿಯರು, ಸರಕಾರಿ ನೌಕರರು, ಪಂಲ ತಾಯಂದಿರು ಇರುವರು. ಅವರು ತಮ್ಮ ವುಲ ಮಕ್ಕಳನ್ನು ಕೀಳು ರೀತಿಯಿಂದ ನಡಿಸಿಕೊಳ್ಳುವರು. ಪರಿಣಾಮಂ ಎಂದರೆ, ಆತ್ಮಹತ್ಯೆ ಇಲ್ಲವೆ ಹೇರಳ ಹಣ ಕೊಡುವವನ ಜೊತೆಗೆ ಓಡಿಹೋಗಿ ಅವನನ್ನು ಕೊನೆಗೆ ಲಗ್ನವಾಗುವದು.

ಈ ಪರಿಚ್ಛೇದವನ್ನು ಸಮಾರೋಪಗೊಳಿಸಂವ ವಂಂನ್ನ ಇನ್ನೊಂದಂ ಪ್ರಕಾರದ ಕಾದಂಬರಿಯ ಜಾತಿಯನ್ನು ಅನಂಲಕ್ಷಿಸಂವದಂ ವಿಹಿತ.ಅದೆಂದರೆ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿ. ವೆಂಲೆ ವಿವರಿಸಿದ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿಗಳಂ, ನಂತರ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಬರೆದ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿಗಳಾದಂತೆ, ಇನ್ನೊಂದಂ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿ ಕೂಡ ಉಪಲ್ದು ಇತ್ತು. ಆದಂ ಭಾವು ಬರೆದ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಿಗೆ ಆಗ್ರಗಾವಿಂ. ಇದರ ಪೆಸರು 'ಮೋಚನಗಡ'. ಲೇಖಕರು ಆರ್. ಬಿ. ಗುಂಜೀಕರ. 1867ರಿಂದ 1870ರ ವರೆಗಿನ ಕಾಲಾವಧಿಯಂಲ್ಲಿ ಇದಂ ರಚಿತವಾಯಂತ್ತ. ಪುಸ್ತಕ ರೂಪ ತಳೆದಂದಂ ಮುಂದೆ 1871ರಲ್ಲಿ.

'ಮೋಚನಗಡ'ವು ಮಾದರಿಯ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಯೆಂದಂ ಪರಿಗಣಿತವಾಗಿರು ವದಂ. ಭಾರತೀಯ ಭಾಷೆಗಳಲ್ಲಿ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ವಿವಿಧೋದ್ದೇಶಗಳಿಂದ ಪ್ರೇರಿತವಾಗಿರುವವು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ಎಂದರೆ, ಐತಿಹಾಸಿಕ ಪ್ರಾಚೀನತೆಗೆ ಆದ್ರುತ ರಮ್ಯತೆಯಂ ರಂಗು ತಂದು ರಂಜನೆ ಒದವಿಸುವದಂ. ಇನ್ನೊಂದು ಎಂದರೆ ರಾಜಕೀಯ ಉದ್ದೇಶ. ರಾಜಕೀಯ ಪರಾಧೀನತೆ ಇರುವ ದೇಶದಲ್ಲಿ, ರಾಷ್ಟ್ರ ಪ್ರೇಮ ಕಂದುರಿಸಲು, ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಭಾವನೆಯನ್ನು ಮೊಳಗಿಸಲು ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಬಳಸುವದುಂಟು. ಪರ ರಾಷ್ಟ್ರದ ನೊಗ ಚಿಮ್ಮಿ ಚೆಲ್ಲಲಂ ಬಂಡಾಯಂ ಹೂಡುವ ಪೂರ್ವಸಿದ್ಧತೆ ಇದು. ಮರಾಠಾ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಆಸ್ಥೆಯನ್ನು ಹಂಟ್ಟಿಸಲಂ ಗ್ರ್ಯಾಂಟ್ಢಫ್ರ ವಂರಾಕರ ಇತಿಹಾಸ ಗ್ರಂಥ ಕಾರಣ. ಟಾಡ್ರ್ 'ರಾಜಸ್ಥಾನ ಇತಿಹಾಸ ವೃತ್ತಾಂತಗಳಂ' ಎಂಬ ಬೇರೊಂದಂ ಕೃತಿ ರಜಪೂತ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಓದುಗರ ಕಂತೂಹಲ ಕೆರಳಿಸಿತಂ. ಕೆಲವು ವುರಾಠಾ ಹಾಗೂ ರಜಪೂತ ವೀರರು, ವುರಾಠಾ-ರಜಪೂತ ಇತಿಹಾಸದ ಹಲವಾರಂ ಘಟನೆಗಳಂ, ತೀರ ಸಹಜವಾಗಿ ಇಂತಹ ಇತಿಹಾಸ ರಚನೆಗೆ ಪೋಷಕವಾದಂವು. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳನ್ನು ರಚಿಸಲು ವಾೂರನೆಯ ಉದ್ದೇಶ ಎಂದರೆ, ಪ್ರಾಚೀನತೆಯನ್ನು ಪುನಾರಚಿಸಿ ಆ ಕಾಲದ ವಾತಾವರಣವನ್ನು ಓದಂಗರ ಕಣ್ಕಟ್ಟುವಂತೆ ನಿರ್ವಿಾಸಂವದಂ. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಅವಶೇಷಗಳೇ ಇಂತಹ ಯೋಜನೆಗಳಿಗೆ ವಂೂಲ. 'ಪೋಚನಗಡ'ವು ಈ ಜಾತಿಗೆ ಸೇರುವದು. ಕಾದಂಬರಿ ಶಿವಾಜಿಯಂ ಕಾಲದ್ದು. ಶಿವಾಜಿ ಹಾಗೂ ಆವನ ಹಲವು ಅನಂ ಯಾಯಿಗಳ ಹೆಸರಂ ಬರಂವವು. ಶಿವಾಜಿಯ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವ ಹಾಗೂ ಕೃತಿಗಳ ಬಗೆಗೆ ಇತರರ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಇದು ಬಣ್ಣಿಸಂವದು. ಆದರೆ ಕಾದಂಬರಿ ಪೂರ್ತಿ ಶಿವಾಜಿಗೆ ಸಂಬಂಧ

ಪಟ್ಟಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಲೇಖಕರಂ ಆ ಕಾಲದ ಸತ್ವವನ್ನು ತಿಳಿಸಿ ವಾತಾವರಣವನ್ನು ನಿರ್ಕ್ನಿಸುವ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಯಶಸ್ವಿ ಆಗಿರುವದಂ.

ಈ ಇತಿಹಾಸ ಪ್ರಕಾರವು ಬೇಗನೆ ಲೋಕಪ್ರಿಯವಾಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿತಂ. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಒಂದರ ತರಂವಾಯಂ ಒಂದಂ ಸೂರೆ ಆದವು. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳೆಂದರೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಸಾಹಿತ್ಯಿಕ ಕೃತಿ ರಚನೆಯಂಲ್ಲಿ ಸಂಪೂರಂ ಅರ್ಧಕ್ಕರ್ಧ ಭಾಗ. ಅವರು ಈ ಸಾಹಿತ್ಯ ಪ್ರಕಾರಕ್ಕೆ ಆಲೌಕಿಕ ಮನ್ನಣೆ ತಂದುಕೊಟ್ಟರಂ. ತತ್ಪರಿಣಾವಂ ವಾಗಿ ಇಂದಿಗೂ ವರ್ರಾಠಾ ಇತಿಹಾಸದ ಕೃತಿಗಳು ಹೊರಹೊವ್ಮುತ್ತಿರುವವು.

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಬರೆಯಲು ಆರಂಭಿಸಿದಾಗ ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಸಾಹಿತ್ಯಕ ವಾತಾವರಣವು ಈ ಮಾದರಿಯದ್ದಾಗಿದ್ದಿತು. ಕಾದಂಬರಿ ಲೇಖನದಲ್ಲಿಯು ಮೂರು ಪ್ರವಾಹಗಳಲ್ಲಿ—ಅದ್ಭುತ ರವ್ಯು, ವಾಸ್ತವ ಹಾಗೂ ಐತಿಹಾಸಿಕ—ಕೂನೆಯ ಎರಡು ಪ್ರಕಾರಗಳಿಗೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ವಿಶೇಷ ಕೊಡುಗೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದರು. ಆ ಮೂಲಕ ಅವು ಸಾಧನೆಯ ಶಿಖರ ತಲಂಪಿದವು.

#### ಹರಿಭಾವು ಆಪೈ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು: ಸಾಮಾಜಿಕ

ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಟೆ ಅವರಂ ತಪ್ಮು ಮೊದಲ ಕಾದಂಬರಿಯಂನ್ನು 1883ರಲ್ಲಿ ಆರಂಭಿಸಿದರು. ಕೊನೆಯಂದನ್ನು 1917ರಲ್ಲಿ ವರ್ಯಗಿಸಿದರು. ಈ ಮೂವತ್ತು ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲಾವಧಿಯಲ್ಲಿ ಅವರು ಇಪ್ಪತ್ತೆರಡು ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಬರೆದರು. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಹನ್ನೊಂದು ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳು, ಹನ್ನೊಂದು ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲ ಹತ್ತು ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಸಮಕಾಲೀನ ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನದ ಬಗೆಗೆ ಇರಂಪವು; ಆದರೆ ಅವು ಹೆಚ್ಚು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಪ್ರಣೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಇರುವವು. ಒಂದು ಫ್ರೆಂಚ್ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಆಂಗ್ಲ ರೂಪಾಂತರದ ಅನುವಾದ. ಹನ್ನೊಂದು ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಒಂದು ಕರ್ನಲ್ ಪೆಂಡೊಸ್ ಟೀಲರರ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಅನುವಾದ. ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ನಾಲ್ಕು, ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳಲ್ಲಿ ನಾಲ್ಕು, ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳಲ್ಲಿ ನಾಲ್ಕು ಅಪೂರ್ಣ ಇರುವವು.

ಈ ಪರಿಚೈೀದವು ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಬಗೆಗೆ ಇರುವದು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ವಂಧ್ಯವಂ ತರಗತಿಗಳ ಜೀವನವನ್ನು ಆಧರಿಸಿರುವವು. ಸಂಶಿಕ್ಷಿತರು, ಅರ್ಧ ವಂರ್ಧ ಕಲಿತವರು, ನಿರಕ್ಷರಿ ಜನರು ಇವರು. ಶಿಕ್ಷಣ ಅಥವಾ ಅವರ ಕೊರತೆಯ ಸಮಸ್ಯೆಯಂ ಈ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಯಾವಾಗಲೂ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುವದು. ಒಂದು ಪಾತ್ರವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವಾಗ ಈ ಸಂಗತಿಗೆ ಅತೀವ ವಂಹತ್ವವಿದೆ, ಯಾಕೆಂದರೆ ಆ ದಿನಮಾನದಲ್ಲಿ ಸಂಶಿಕ್ಷಿತರು ತೀರ ಕೆಲವೇ ಜನರಿದ್ದರು. ಆಂಗ್ಲ ಶಿಕ್ಷಣದ ಪರಿಣಾಮ ಗಳನ್ನು ಅದರ ಪರವಾಗಿದ್ದ ವರಂ, ವಿರೋಧಿಸುವವರಂ ಕೂಡಿಯೇ ಕಣ್ಣಲ್ಲಿ ಕಣ್ಣಿಟ್ಟು ನಿರುಕಿಸಂತ್ತಿದ್ದರು. ಭಾರತದ ಉಳಿದ ಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಇದ್ದಂತೆ ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡ ಜವಿಸಾನಂದಾರರಂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಈ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ನಿವೇದಿತವಾದ ಸಾಮಾಜಿಕ ಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯ ವೇಲಿನ ಸ್ತರದಲ್ಲಿ ಹೀನದಿಸೆಗಿಳಿದ ಜಾಗಿರದಾರರು ಲೋಲಕಿನಂತೆ ಥಳಥಳಿಸುವರು. ಸಂಸ್ಥಾನಿಕರಂ, ಬ್ರಿಟಿಶ್ ಅಧಿಕಾರಿಗಳಂ ಆಗೀಗ ವಿಂಂಚಿ ಹೋಗಂತ್ತಾರೆ. ಆದರೆ ಅವರ ಪಾತ್ರ ಅಷ್ಟು ವಂಹತ್ವದ್ದಿರಂಪದಿಲ್ಲ. ಕೆಳ ವುಟ್ಟದಲ್ಲಿ ಬಡ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರಿರುವರಂ. ಅವರದು ವೈದಿಕ ವ್ಯವಸಾಯಂ. ಅನಂತರ ಬಳಗದವರನ್ನು ಆಶ್ರಯಿಂಸಿದ ಅನಾಥ ವಿಧವರುರು. ವಿಲಕ್ಷಣ ಉದ್ಯೋಗ ವ್ಯಾಡಿಕೊಂಡಂ ಹೇಗೋ ಬಾಳುವ ಜನರೂ ಉಂಟು. ಕಳ್ಳಕಾಕರಂ, ವಂಚಿಕರೂ ಸರಿ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಆರಂಭದ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಹಿಂದೂ ವಂಹಿಳೆಯಂರ ಸ್ಥಿತಿಗತಿಯನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸಂವವು. ಅವರದಂ ಬಾಲ್ಮ ವಿವಾಹ ಕೆಲವೊಂದಂ ಸಲ ಆರಂ ಏಳಂ ವರ್ಷ ಲಗ್ನದ ಕಾಲಕ್ಕೆ. ವರಗಳ ವಯಸ್ಸ್ನ ಹನ್ನೆರಡು ಇಲ್ಲವೆ ಹದಿವುೂರು. (ಸ್ವತಃ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಲಗ್ನ ಹದಿನೈದು ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಆಯಿಂತು). ಕೆಲವು ಹೆಣ್ಣುವಂಕ್ಕಳಂತೂ ಇನ್ನೂ ಹತ್ತೊಂಬತ್ತು ವರ್ಷಕ್ಕಿಂತ ಕಡಿವೆಂ ಇರಂವಾಗಲೆ ವಿಧವೆಯಂರಾಗಿರಂತ್ತಿದ್ದರು. ಅವರದಂ ಸಂಸಂಸ್ಕೃತ ವಂನೆತನ ಇಲ್ಲದಿದ್ದಲ್ಲಿ ಆ ಹೆಣ್ಣು ವಂಕ್ಕೆಳ ಗೋಳಿಗೆ ತಂದಿ ಮೊದಲಿಲ್ಲ. ನಾಯಿಯಂ ಹೀನ ಬಾಳಂ ಇಲ್ಲವೆ ಗುಲಾಮಗಿರಿಯದು. ಕೆಲವರು ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳಂತೂ ಕಂಡಂತೆ ಬಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಗಂ ತ್ತಿತ್ತು. ಅವಮಾನವಂತೂ ಕಟ್ಟಿಟ್ಟದ್ದೇ. ಕುಡಿತ ಹಾಗೂ ಅನೀತಿವಂಯಂ ಬಾಳಿನ ಕೆಲವು ಗಂಡಂದಿರಂತೂ ಹೆಂಗಸರನ್ನು ವಂನೆ ಬಿಟ್ಟು ಹೊರಗೆ ಹಾಕಂತ್ತಿದ್ದರು. ಇದಕ್ಕೆ ಸೂಚಿತ ವಾದ ಉಪಾಯವೆಂದರೆ, ಹಂಡುಗಿಯರ ಶಿಕ್ಷಣ ಹಾಗೂ ಗಂಡಸರೆಂಬವರಲ್ಲಿ ಉದಾತ್ತ ಸಂಸ್ಕಾರ. ಪಂಹಿಳೆಯರ ಸ್ಥಿತಿಗತಿಯನ್ನು ಸಂಧಾರಿಸುವಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಗೋವಿಂದರಾವ ಅವರ ಮಡದಿ ಕಾಶೀಬಾಯಿ ಕಾನಿಟಕರರ ಸಖ್ಯವು ಸಹಾಯಕಾರಿ ಆಯಿತಂ. ಅವರ ಪ್ರಭಾವ ಸುಸಂಸ್ಕೃತ. ವಿಂಲ್ ಹಾಗೂ ಸ್ಪೆನ್ಸರ್ ಕೃತಿಗಳ ಅಭ್ಯಾಸವೂ ಸರಿ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಆಂಗ್ಲ ಹಾಗೂ ಐರೋಪ್ಯ ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ವಂನವಂಾಟ್ಟಿ ಆಭ್ಯಸಿಸಿದ್ದರೆಂದು ಹಿಂದಿನ ಪರಿಚ್ಛೇದಗಳಲ್ಲಿ ವಿವರಿಸಿದೆ. ಅವರು ಶೆಕ್ಸಹಿಯರನ ಕೃತಿ ಗಳನ್ನು ವರ್ಂಲಿಂದ ಮೇಲೆ ಓದಿಕೊಂಡಿದ್ದ ರಲ್ಲದೆ ಮಾಲಿಯರ್, ಝೋಲಾ, ಥ್ಯಾಕರೆ, ಡಿಕೆನ್ಸ್, ಸ್ಕಾಟ್, ಜೇನ್ ಆಸ್ಟೆನ್ ಹಾಗೂ ಜಾರ್ಜ ಎಲಿಯಟ್ರ ಕಲಾಕೃತಿಗಳನ್ನು ವಂನಸೋಕ್ತ ಅಭ್ಯಸಿಸಿದ್ದರು. ಆದರೆ ವಿಚಿತ್ರ ಸಂಗತಿ ಎಂದರೆ, ಅವರಂ ತಪ್ಮು ಮೊಟ್ಟ ವೊದಲಿನ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ಜಿ. ಡಬ್ಲ್ಯೂ. ಎಂ. ರೆನಲ್ಡ್ ರ ಪ್ರಭಾವದಲ್ಲಿ ರಚಿಸಿದರು. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಬಹಂಶಃ ಅವರು ಬರೆಯಂವ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಇದ್ದ ಸಾಹಿತ್ಯಿಕ ಪರಿಸರ. ವಿಶ್ವ ವಿದ್ಯಾಲಯ ಶಿಕ್ಷಣವನ್ನು ಪಡೆದ ವಂಹನೀಯಾರಂ, ಓದುವ ಹವ್ಯಾಸ, ಆಖಂಡ ವಿರಾಮ ಕಾಲ ಇದ್ದವರು ಆಂಗ್ಲ ಕಾದಂಬರಿಗಳಿಗೆ ಮೊರೆ ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದರು. ಕಡಿಮೆ ಶಿಕ್ಷಣ ಹೊಂದಿದವರಂ, ಸಾಕ್ಷರಿ ಹೆಣ್ಣುವಂಕ್ಕಳಂ, ವಿರಾವಂ ಸವಂಯ ಇದ್ದವರಂ, ರಂಜನೆಗಾಗಿಯೇ ಓದುವವರಂ ಅದ್ಭುತ ರಮ್ಯ ಮರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಓದು ತ್ತಿದ್ದರು. ಅವು ಆಗ ಅತೀವ ಲೋಕಪ್ರಿಯ ಎನಿಸಿದ್ದವು. ಆದರೆ ಸಮಕಾಲೀನ ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಅವು ಎಷ್ಟೂ ಹೊಂದಿಕೊಂಡಿರುತ್ತಿ ರಲಿಲ್ಲ. 'ಯವಂನಾ ಪರ್ಕಟನ' ಹಾಗೂ 'ಶಿರಸ್ತೇದಾರ'ಗಳಂತಹ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಓದಂಗರಿಗೆ ಸಂಸ್ಕಾರ ನೀಡುವಂತಹವು ನೀತಿಬೋಧಕವು ಇದ್ದವು. ಅವು ವಾಸ್ತವವೂ ಹೌದಂ. ಆದರೆ ಸಾಕಷ್ಟು ರಂಜಕವಿರದ್ದ ರಿಂದ ಸತ್ವಹೀನವಾಗಿ ಅವು ಪರಿಣಮಿಸಿದ್ದವು.

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಹೊಸ ಮಾದರಿಯ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ನವೀನ ಸರಣಿಯ ಓದುಗರನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಬೇಕಿತ್ತು. ಅವರು ಸಾಮಾಜಿಕ ಪ್ರಜ್ಞೆಯುಳ್ಳ ವ್ಯಕ್ತಿ, ಹಾಗೂ ಕತೆಗಾರರು. ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಲೋಕಪ್ರಿಯವಾಗಿದ್ದ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಓದನ್ನು ಬಿಡಿಸಬೇಕಾ ಗಿತ್ತು. ಕಾದಂಬರಿಗಾಗಿ ಹೆಚ್ಚು ಸಂಶಿಕ್ಷಿತ ಓದುವ ವರ್ಗವನ್ನು ಆಣಿಗೊಳಿಸಬೇಕಿತ್ತು. ಇದೇನು ಸುಲಭಸಾಧ್ಯ ಕಾರ್ಯವಿರಲಿಲ್ಲ. ಕಲ್ಪಕತೆಯ ಅದ್ಭುತ ರಮ್ಯ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಉದ್ರೇಕವನ್ನ ಲ್ಲದೆ ಓದುಗರಿಗೆ ರಂಜನೆಯೊದವಿಸುತ್ತಿದ್ದವು. ಬಹುಶಃ ಹರಿಭಾವು ಅವರ

ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಈ ಕಾರಣಕ್ಕಾಗಿಯೇ ರಹಸ್ಯಾತ್ಮಕ ಅಂಶ ಹಾಗೂ ಸಾಹಸ ಇದ್ದಿರ ಬೇಕಂ. ಇವು ಸಾಮಾನ್ಯ ವಾಸ್ತವ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ದೊರೆಯವು. ಡಿಕೆನ್ಸ್ ಹಾಗೂ ಥ್ಯಾಕರೆ ತಪ್ಮು ಕೃತಿಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಟಗೊಳಿಸತೊಡಗಿದಾಗ ಆಂಗ್ಲ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಸಂಮಾರು ನೂರು ವರ್ಷಗಳ ಪ್ರಾಚೀನತೆಯನ್ನು ಪಡೆದಿತ್ತು. ಹರಿಭಾವು ಆವರಂ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಕೈ ಹಾಕಿದಾಗ ಮರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಕೇವಲ ಇಪ್ಪತ್ತೈದಂ ವರ್ಷದ್ದಾ ಗಿದ್ದಿತು. ಆದಂದರಿಂದಲೆ ಅವರು ಓದುಗರಿಗೆ ಮೊದಲು ರಂಜನೆ ಒದವಿಸಲು ಹವಣಿ ಸಿದರು. ಜೀವನದ ಅಪರೂಪ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಮಧ್ಯಮ ತರಗತಿಯ ಜನಜೀವನವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸ ತಿಳಿಸಿದರು. ರಂಜನೆಯ ಮೂಲಕ ಅವರ ಉತ್ಸುಕತೆಯನ್ನು ಕೆರಳಿಸಿದರು. ಬಹುತರವಾಗಿ ರೆನಲ್ಡ್ ನು ಈ ದಿಸೆಯಲ್ಲಿ ಒಳ್ಳೆ ಆರಂಭದ ಬಿಂದುವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿದನು. ಮಂಖ್ಯವಾಗಿ ಒಳ್ಳೆ ರಂಜನೆಗಾಗಿ ಅವನು ಹೆಸರಾಂತನೆನಿಸಿದ್ದನು. ಆಂಗ್ಲ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆದ ಮಂಪಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಓದುವ ಜನತೆಗೆ ರೆನಲ್ಡ್ಸ್ನನ ಕೃತಿಗಳು ಬಹಳ ರಂಚಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಮೆಂಬದು ಮನನೀಯು ಸಂಗತಿ. ರೆನಲ್ಡ್ಸ್ನನಿಗೆ ಮಾರುಹೋದವರಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಒಬ್ಬರೇ ಅಲ್ಲ. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಅತೀವ ಗೌರವ ಸಲ್ಲಿಸುತ್ತಿದ್ದ ವಿಷ್ಣು ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಚಿಪಳೂಣಕರರೂ ರೆನಲ್ಡ್ಸನ ಕೃತಿಗಳನ್ನೋದುವಲ್ಲಿ ಮೈವುರೆತು ಹೋಗುತ್ತಿದ್ದ ರು.

ಆದಂದರಿಂದ ಅವರು 1883ರಲ್ಲಿ 'ಮಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' ಎಂಬ ಪ್ರಪ್ರಥವು ಕಾದಂಬರಿ ಯಂನ್ನು ಬರೆಯಲು ನಿರ್ಧರಿಸಿದಾಗ ಅವರ ಯೋಜನೆ ಎಂದರ ರೆನಲ್ಡ್ಸ್ ನ 'ಹಳಿಯ ಲಂಡನ್ನಿನ ರಹಸ್ಯಗಳು' ಎಂಬ ಕೃತಿಯಾ ರೂಪಾಂತರವನ್ನು ಜನತೆಗೆ ಕೊಡಬೇಕೆಂದಿದ್ದಿತು. ಆದರೆ ಮೊದಲನೆಯ ಪರಿಚ್ಛೇದವನ್ನು ಮುಗಿಸಿದಾಗ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿಯೆ ಬರೆದರೆ ಯುಕ್ತ, ರೂಪಾಂತರ ಬೇಡ ಎನಿಸಿತು. ಒಂದು ವೇಳೆ ರೂಪಾಂತರಿಸಿದರೆ ವಿಚಾರಗಳು ಕಲ್ಪನೆಗಳು ಅಲ್ಲದೆ ರೀತಿನೀತಿ, ಆಚಾರ ವಿಚಾರಗಳಂ, ಪಾತ್ರಗಳ ಸ್ವಭಾವ ವಿಶೇಷಗಳಂ— ಮೂಲ ವಿದೇಶೀಯವಾದುವು — ಭಾರತೀಯ ಪಾತ್ರ ರಜನಾಕ್ರಮದಲ್ಲಿ ಕೂಡಿಹೋಗಿ ಅಸಹಜತೆ ತಲದೋರುವದೆಂದು ಅವರಿಗೆ ಹೊಳಯಿತು. ಇದರಿಂದ ಕಾದಂಬರಿ ಹರುಕು ಮುರುಕು ಆಗುವದು ಖಂಡಿತ ಎಂದು ತಿಳಿದರು. ಅಂತೇ ರೆನಲ್ಡ್ಸ್ ನ ಕೃ**ತಿ** ರೂಪಾಂತರದ ಗೋಜಂ ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟು ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿಯೇ ಬರೆಯಲಂ ಉದ್ಯುಕ್ತ ರಾದರು. ಆದರೆ ಗ್ರಂಥದ ಪ್ರಸ್ತಾವನೆಯಲ್ಲಿ ಅವರು ಹೇಳಿರುವಂತೆ ಮೂಲ ವಿದೇಶಿಯ ಕತೆಯ ಒಗ್ಗೆ ಆಳವಾಗಿ ಪರ್ಯಾಲೋಚಿಸಿದ್ದರಂತೆ. ಆದರ ಪುಭಾವವು 'ಪಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' ಕಾದಂಬರಿಯ ಆರಂಭದ ಮೂರಂ ನಾಲ್ಕು ಪರಿಚ್ಛೇದಗಳಲ್ಲಿ ಬಿದ್ದಿರಂಪದಂ. 'ಆಜಕಾಲ್ಚಾ ಗೋಷ್ಠಿ' (ಸಮಕಾಲೀನ ಜೀವನದ ಕತೆಗಳಂ) ಎಂಬ ಸಾವಶಾನ್ಗ್ರ ಶೀರ್ಷಿಕೆ ಯೊಡನೆ ಅವರು ತಮ್ಮ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ಪ್ರಕಟಿಸಬೇಕೆಂದಿದ್ದರು. ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಸರಮಾಲಿಕೆಯ ಕ್ರಮದಲ್ಲಿಯೇ 'ಮಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿಸದು. ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಸಮಕಾಲೀನ ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನವನ್ನು ಈ ಕತೆಗಳಲ್ಲಿ ಚಿತ್ರಿಸಬೇಕೆಂದಂ ಅವರ ಉದ್ದೇಶ ವಿದ್ದಿತು. ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು, ಘಟನೆಗಳಂ ನಿಜ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟುವು. ಆದರೆ ನಿಶ್ಚಿತ ವ್ಯಕ್ತಿ, ಘಟನೆಯ ಪ್ರಾತಿನಿಧ್ಯವಿಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲ.

ಕಾದಂಬರಿಯಂ 'ಪುಣೆ ವೈಭವ'ದಲ್ಲಿ ಕ್ರವಂವಾಗಿ ಪ್ರಕಟಗೊಂಡಿತು. ಕೆಲವೇ ಹಪ್ತೆಗಳಂ ಬೆಳಕು ಕಾಣಂವಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ಕಂರಿತಂ ಅನೇಕ ಪ್ರಶಂಸಾಪರ ಹಾಗೂ ವೇಲಿನ ಗಂಣವುಟ್ಟದ ಬಗೆಗೆ ಓಲೆಗಳು ರಾಶಿ ರಾಶಿಯಾಗಿ ಸಂಪಾದಕರ ಕಚೇರಿಗೆ ಬಂದವು. ಓಲೆಗಳನ್ನು ಬರೆದವರಲ್ಲಿ ವಿದ್ವಾಂಸರಿದ್ದರು; ಸಂವಿಖ್ಯಾತ ವಿವಂರ್ಶಕ ರಿದ್ದರು. 1888ರಲ್ಲಿ ಕಾದಂಬರಿಯು ಪುಸ್ತಕ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟವಾಯಿತು.

ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಬರೆಯಲಾಗಂತ್ತಿದ್ದ ಕಾದಯರಿಗಳಿಗಿಂತ ತೀರ ವಿಭಿನ್ನ ಎನಿಸಿ ಇದೊಂದು ಹೊಸ ಮಾದರಿಯೇ ಆಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತು. ಭಾಷೆ ನೇರ, ಸರಳ, ವಣೆ ಮಾತಿನದಿದ್ದಿತು. ಆ ಭಾಷೆಯು ಓದುಗರ ದಿನ ಬಳಕೆಯದು. ಆ ಶೈಲಿಯಲ್ಲಿ ಸಾಹಿತ್ಯಿಕೆ ರಂಗಾಗಲಿ. ಅಲಂಕಾರಿಕ ಸರಣಿ ಆಗಲಿ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಸ್ಥಳಗಳ, ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ವರ್ಣನೆಯಲ್ಲಿ ಅತ್ಯಂತ ಜಾಗರೂಕತೆ ಕಾಣಬರುತ್ತಿತ್ತು. ವಿವರಗಳಿಗೆ ವಿಶೇಷ ಲಕ್ಷ್ಯ ಪೂರೈಸಲಾಗಿತ್ತು. ಎಲ್ಲ ಸಂಗತಿಗಳಂ ಫಟ್ಟನೆ ಓದುಗನ ಕಣ್ಣೆ ದುರು ಕಟ್ಟುತ್ತಿದ್ದವು. ಸಾಹಿತ್ಯ ರೂಢಿಗನಂ ಸಾರವಾದ ಕಥಾನಾಯಕನಾಗಲಿ ಇಲ್ಲವೆ ಕಥಾನಾಯಕೆಯಾಗಲಿ ಅಲ್ಲಿ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಕಾದಂಬರಿಯ ಆ ವಿಶ್ವ ಎಂದರೆ ಓದುಗರಿಗೆ ದಿನ ನಿತ್ಯ ಜೀವನಕ್ಕೆ ತೀರ ಸಮಿಾಪವರ್ತಿ ಆದುದು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯ ರಚನೆಯಿಂದ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಗ್ರಂಥ ಹಾಗೂ ಓದುಗರ ನಡುವೆ ನಿಕಟ ಸಂಬಂಧ ತಂದರು.

'ವಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' ಎಂಬ ತಲೆಬರಹದ ಔಚಿತ್ಯ ವಿವರಿಸಲಂ ಅನೇಕ ಯತ್ನ ಗಳಾಗಿವೆ. ಶಬ್ದ ಶಃ ಅರ್ಥ ಎಂದರೆ, ನಡುವಿನ ಇಲ್ಲವ ಮಧ್ಯಮ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ. ಲೇಖಕರೇ ಈ ಬಗೆ ಯಾಗಿ ತಿಳಿಹೇಳುವರು. 'ಆಜಕಾಲ್ಚ್ಯಾ ಗೋಷ್ಠಿ' ಎಂದರೆ ಸಮಕಾಲೀನ ಜೀವನದ ವರ್ಣನಾತ್ಮಕ ಕತೆಗಳು. ಪ್ರಸ್ತುತ ಕತೆ ಎಂದರೆ ಮಧ್ಯಮ ತರಗತಿಯ ಜನರ ಕತೆ. ಆದಂದರಿಂದ ಇದಕ್ಕೆ 'ಮಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' ಎಂದು ಕರೆದಿರುವರು. ಈ ಕೃಮಂದಲ್ಲಿಯ ಮಂಂದಿನ ಕತೆ ಎಂದರೆ 'ಗಣಪತ ರಾವ' ಅವರದು. "ಇದರಲ್ಲಿ ನಾನಂ, ಶಿಕ್ಷಣದ ಮಂಖಾಂತರ ಉಚ್ಚ ಮಟ್ಟಕ್ಕೇರಿದವರ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯನ್ನು ನಿವೇದಿಸಲಿರುವೆನು. ಈ ಜನರಿಗೆ ಯಾವಾಗಲೂ ನಮ್ಮ ಸಮಾಜದ ಉದ್ಘಾರದ ಚಿಂತೆ ಇರುವರು. 'ಗಣಪತರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ನಾನಂ 'ಮಧಲಿಸ್ಥಿತಿ'ಯ ವಿಷ್ಣು ಹಾಗೂ ಯಮಂನಾ ಇವರು ಒಳ್ಳೆ ಶಿಕ್ಷಣದ ಮೂಲಕ ಉದಾತ್ರ ಮಟ್ಟ ಮುಟ್ಟಿರುವದನ್ನು ತೋರಿಸಿರುವೆ. ಅವರ ವಿಚಾರ ಸರಣಿಯಾದರೂ ಉನ್ನತ ಶ್ರೇಣಿಯದಂ"—ಎಂದು ಲೇಖಕರು ಅರಂಹಿರುವರು.

"ಅನಂತರ ನಾನಂ ಮೂರನೆಯ ಕತೆಯನ್ನು ಬರೆಯಬೇಕೆನ್ನು ತ್ತೇನೆ. ಆ ಕೃತಿ ಯಲ್ಲಿ ಜೀವನ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯಂ ಅವನತಿ ಇದೆ. 'ವಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ'ಯ ಗಣ್ಯಾ ಹಾಗೂ ನಾನ್ಯಾ ಅವರಂ ಯಂಕ್ತ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆಯಂಲಾಗದ್ದಕ್ಕೆ ಹೀನ ಸ್ಥಿತಿಗಿಳಿದುದನ್ನು ವಿವರಿಸಿರಂವೆ. ಕೆಳ ಮಟ್ಟ ಎಂದರೆ ಹೀನ ಜನರ ಸ್ಥಿತಿಗತಿ. ಅದೇ ನನ್ನ ಸರ್ವಸಾಮಾನ್ಯ ಯೋಜನೆ."

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಗಣ್ಕಾ ಹಾಗೂ ನಾನಾ ಅವರ ಬಗೆಗೆ ಕಾದಂಬರಿ ಬರೆಯಂಲಿಲ್ಲ

ಕೆಲವರು ಕಾದಂಬರಿಯ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯಂನ್ನು, ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿಯ ಸಮಾಜದ ವೆಂಲೆ ಉಂಟಾದ ಪಾಶ್ಚ್ವತ್ಯ ಶಿಕ್ಷಣದ ಮಾನದಿಂದ ತಿಳಿಹೇಳಲು ಯತ್ನಿಸಿದ್ದಾರೆ. ಈ ಪ್ರಕ್ಷೆ ಯೆಯಂ ಮೊದಲ ಹಂತವೆಂದರೆ ಪಾಶ್ಚ್ವತ್ಯ ಶಿಕ್ಷಣದ ಪ್ರಭಾವವಿಲ್ಲದ ವಂಹಾ ರಾಷ್ಟ್ರದ ಸ್ಥಿತಿ. ಎರಡನೆಯ ಅಥವಾ ನಡುವಿನ ಹಂತವೆಂದರೆ ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಶಿಕ್ಷಣವನ್ನು ಇದೀಗ ಪಡೆಯಂತ್ತಿರುವ ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಸ್ಥಿತಿ. ಪಾಶ್ಚಾತ್ಯ ಶಿಕ್ಷಣದ ಮೋಹದಿಂದ ಕೆಂರುಡಾಗಿದ್ದ ಸ್ಥಿತಿ ಅದು. ಈ ಸ್ಥಿತಿಯಲ್ಲಿ ಭಾರತೀಯವಾದದ್ದಲ್ಲ ಕಾಲುಕಸವಾಗಿ, ತ್ಯಾಜ್ಯವಾಗಿ ಪಾಶ್ಚಿ ಮಾತ್ಯ ಜೀವನಕ್ರವು ಮತ್ತು ಅಲ್ಲಿಯ ದುಷ್ಟರೀತಿಗಳೂ ಸ್ವೀಕಾರ ಯೋಗ್ಯವಾದದ್ದು. ಮೂರನೆಯ ಹಂತವೆಂದರೆ, ಪಾಶ್ಚಿಮಾತ್ಯ ಶಿಕ್ಷಣದ ಉಚ್ಚ ಸಂಸ್ಕಾರಗಳು ಇದೀಗ ಗೋಚರಿಸತೋಡಗಿದಂದು. 'ಮಧಲಿಸ್ಥಿತಿ', ಈ ತಿಳುವಳಿಕೆಯ ಮೇರೆಗೆ ನಡುವಿನ ಹಂತವನ್ನು ಸೂಚಿಸಂವದು.

ಈ ಎರಡೂ ಅರ್ಥ ವಿವರಣೆಗಳಲ್ಲಿ ಸತ್ಕಾಂಶ ಉಂಟಂ. ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಪುಣೆಯ ಜೀವನ, ಅಲ್ಲಿಯ ಚಟುವಟಿಕೆಗಳನ್ನೂ ವಂಧ್ಯವು ತರಗತಿಯಂಲ್ಲಿಯ ಒಂದು ವಿಭಾಗದಲ್ಲಿ ಕಂಡಂತೆ 'ಮಧಲಿಸ್ಥಿತಿ'ಯು ನಿವೇದಿಸುವದಂ. ಈ ಚಿತ್ರಪಟವು ಅಷ್ಟೇನಂ ವಿಸ್ತೃತ ವಾಗಿಲ್ಲ. ಆದರೂ ಆರೇಳಂ ಕಂಟಂಂಬಗಳಿರಂಪವು. ಐವತ್ತಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಪಾತ್ರಗಳಂ ಅಲ್ಲಿ ಬದುಕು ನಡೆಸುವವು. ಕಾದಂಬರಿಯಂ ವಂೂಪರಂ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ದಂಪ್ಟ ಚಟಂಪಟಿಕೆ ಗಳನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸುವದು. ಆವರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬರೆಂದರೆ ಗೋವಿಂದರಾವ. ಇವನಂ ಕಥಾನಕದ ಪ್ರವರುಖ ಖಳನಾಯಕ. ಇನ್ನು ಇಬ್ಬರು ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳೆಂದರೆ ಕಾಕೂಬಾಯಿಂ, ಅವನಾ ಬಾಯಿ. ಇವರೀರ್ವರಂ ಅವನ ಹಸ್ತಕರು. ಗೋವಿಂದರಾಯನು ತನ್ನ ಚಟಂವಟಿಕೆ ಗಳನ್ನು ವಿನಾಯಕರಾಯನ ವಿರಂದ್ಧವಾಗಿ ನಡಿಸುವನಂ. ಅವನಂ ಒಬ್ಬ ಸಿರಿವಂತ ಸರಾಘನ ಏಕವೇವಾದ್ವಿತೀಯ ಪುತ್ರ. ತಂದೆ ಮೊನ್ನೆ ಮೊನ್ನೆ ತೀರಿರುವರು. ಕಂಟುಂಬ ದಲ್ಲಿ ವಿನಾಯಕರಾಯನ ತಾಯಿ ಹಾಗೂ ಸದ್ಗುಣ ತರಂಣ ಪತ್ನಿ ಸರಸ್ವತಿಬಾಯಿ ಇರುವರು. ವಿನಾಯಕರಾಯಾಗಿ ವೇನೆತನದ ಒಡೆತನ ಎಲ್ಲ ಲಭಿಸಿದೆ ಎಂದು ಗೋವಿಂದ ರಾಯನಿಗೆ ತಿಳಿದು ಬಂದೊಡನೆಯೇ ತನ್ನ ಬಲೆ ಬೀಸ ತೊಡಗುವನು. ಅವನು ವಿನಾಯಕರಾಯನನ್ನು ಮೊಟ್ಟ ಮೊದಲಂ ಸಾಮಾಜಿಕ ವಿಲಾಸಿ ಸಂಸ್ಥೆಯೊಂದಕ್ಕೆ ಕರೆದೊಯ್ಯುವನಂ. ಅಲ್ಲಿಯ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಸಂವನಂ. ಆ ಸದಸ್ಕರೆಲ್ಲ ಸುಶಿಕ್ಷಿತ ಮಧ್ಯಮ ತರಗತಿಯ ಸವ್ಮಿಶ್ರ ಜನ. ಕ್ಲಬ್ಬಿನ ಪ್ರವರಾಖ ಚಟಂಪಟಿಕೆಯೆಂದರೆ ಪ್ರತಿ ಸಂಜೆಗೆ ಕೂಡಂವದಂ, ಕಂಡಿಯಂವದಂ. ತಲೆಹರಟೆ. ಆಗೀಗ ಪೇಶೈಯಂರಂ ಬಂದಂ ಹಾಡುತ್ತಿದ್ದರು. ವಿನಾಯಕರಾಯನು ಕಾಲ ಕಾಲಕ್ಕೆ ತನ್ನ ವುನೆಯನ್ನೂ ಹೊಸದಾಗಿ ಸಜ್ಜು ಗೊಳಿಸುವನು. ಸಂಗೀತದ ಹಾಗೂ ಕುಡಿಯುವ ಪಂಗಡಗಳು ವುನಗೇ ಬರ ತೊಡಗಿದವು.

ಕಾಲಾಂತರದಲ್ಲಿ ವಿನಾಯಕರಾಯನು ತನ್ನ ತಾಯಿಯನ್ನು ವುನೆಬಿಟ್ಟು ಹೊರಗೆ ಹಾಕಿದನು. ಹೆಂಡತಿಗೆ ಉಪದ್ರವ ಕೊಡತೊಡಗಿದನು. ಹೀನಾಯವಾಗಿ ನಡಿಸಿಕೊಂಡು ನಿರ್ದಯತನದಿಂದ ಹೊಡೆಯುತ್ತಿದ್ದನು. ಒಂದು ಕಡೆ ಗೋವಿಂದರಾಯನು ವಿನಾಯಕ ರಾಯನ ವುನಸ್ಸಿನಲ್ಲಿ ಅವನ ಹೆಂಡತಿಯ ಶೀಲದ ಬಗೆಗೆ ಸಂಶಯ ಬರುವಂತೆ ವಾತಾ ವರಣ ನಿರ್ಮಿಸತೊಡಗಿದನು. ಇನ್ನೊಂದು ಕಡೆ ಸರಸ್ವತಿಬಾಯಿಯೆದುರು ವಿನಾಯಕ ರಾಯನ ಕಂಡಿತ, ಫಟಿಂಗತನ ಬಣ್ಣಿಸಿ ಅವನನ್ನು ಪಂನವಾರೆ ಟೀಕಿಸಿ ಆಕೆಯ ಮನ ತನ್ನೆಡೆಗೆ ಒಲಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಹೆಣಗಿದನು. ಈ ಎಲ್ಲ ಹೀನ ಹಂಚಿಕೆಗಳಿಗೆ ಆಕೆ ಸೊಪ್ಪು ಹಾಕ ದಿರಲು, ಬಲಿ ಬೀಳದಿರಲು, ಆಕೆಯ ಗಂಡನೆದುರು ಇನ್ನಿಷ್ಟು ಈಕೆಯ ಬಗೆಗೆ ಅಪಚಾರ ಎಸಗಿ ಇನ್ನೂ ಕೆಟ್ಟ ರೀತಿಯಿಂದ ನಡಿಸಿಕೊಳ್ಳುವಂತೆ ಪ್ರೇರಿಸಿದನು. ಕೊನೆಗೆ ವಿನಾಯಕ ರಾಯನಿಗೆ ಹೆಂಡತಿಯ ವೇಲೆ ಕಳವಿನ ಸಂಶಯ ಬರುವದು. ಹೊರಗೆ ಹಾಕುವನು. ಎಲ್ಲಕ್ಕೂ ಮೂಲ ಗೋವಿಂದರಾಯ!

ಇಷ್ಟರೊಳಗೆಂದರೆ ಗೋವಿಂದರಾಯನು ವಿನಾಯಕರಾಯನ ಸಂಪೂರ್ಣ ಸಂಲಿಗೆ ಯನ್ನು ಸಾಧಿಸಿಬಿಟ್ಟಿದ್ದನು. ಇನ್ನೇನು ಅವನಲ್ಲಿ ಹಾಸಲು ಉಳಿದಿರಲಿಲ್ಲ! ಅಂತೇ ಅವನು ಕಾಕೂಬಾಯಿ ಹಾಗೂ ಠವಾಬಾಯಿಯಂಪರೋಡನೆ ಓಡಿಹೋಗುವ ಲೆಕ್ಕ ಹಾಕ ಹತ್ತಿದನು. ಆ ಹೆಣ್ಣು ವುಕ್ಕಳೊಡನೆ ಓಡಿಸಿಕೊಂಡು ತಂದ ಈರ್ಪರು ಹುಡುಗಿಯುರೂ ಸೇರಿದ್ದರು. ಈ ಪ್ರಕಾರ ಎಲ್ಲರೂ ಪುಣೆ ನಗರವನ್ನು ಬಿಡಲು ಗಾಡಿ ಹತ್ತುವಾಗ ಗೋವಿಂದರಾಯನ ಸಾದ್ಯಂತ ಪೂರ್ವೇತಿಹಾಸ ತಿಳಿದ ವ್ಯಕ್ತಿಯೊಬ್ಬ ಫೋಲಿಸ ತಂಡ ದೊಡನೆ ರೈಲು ನಿಲ್ದಾ ಣಕ್ಕೆ ಬರುವನು. ಅವನನ್ನು ಸೆರೆಹಿಡಿಯಲಾಯಿತು. ಮುಂದೆ ಮ್ಯಾಜಿಸ್ಟ್ರೇಟನೆದುರು ಗೋವಿಂದರಾಯನ ನ್ಯಾಯ ವಿಚಾರಣೆ ನಡೆಯಿತು. ವಿನಾಯಕ ರಾಯನಿಗೆ ಅವನ ಸಂಲಿಗೆಯ ಹಣ ವುರಳಿ ಬಂದಿತು. ಅವನ ಹೇಡತಿ ಪರವು ಸಾಧ್ವಿ ಎಂದು ನಿರ್ಣಯವಾಯಿತು. ಹೀಗೆ ಅವನ ದೈವ ತೆರೆಯುಂವದು. ತಾಯಿಯೂ ಮರಳಿ ಮನೆಗೆ ಬರುವಳು.

ಇಷ್ಟೊಂದು ಕತೆಯ ಹಂದರ.ಅಷ್ಟೊಂದು ತೃಪ್ತಿಕರವಲ್ಲದ ಕತೆಯ ಅಸ್ಥಿ ಪಂಜರ ವಿದು. ಇಷ್ಟೆಲ್ಲ ವ್ಯಾಪಿಸಲು ಕಾದಂಬರಿಯ ಐದಂನೂರು ಪುಟ ಬೇಕಾದವು. ಇಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ಮೂರು ನಾಲ್ಕು ಕುಟುಂಬಗಳು ಬರುವವು. ಅವೆಲ್ಲ ಗೋವಿಂದರಾಯನ ಕಾರಸ್ಥಾನದಿಂದ ಮಲಿನಗೊಂಡವು. ಆದರೇನು? ಕೊನೆಗೆ ಸಂಖಸಂಪದ ನೆಲಸುವವು.

'ವಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಸಹಜವಾಗಿ ಹಲವಾರು ದೋಷಗಳಂ ಕಣ್ಣೆಗೆ ಬೀಳಂವವು. ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಇಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ಸರಿಯಾದ ದಾರಿ ದೊರೆತಿಲ್ಲ. ವರ್ಣನೆ ಗಳಂ, ವಿಶ್ಲೇಷಣೆಗಳಂ ಅನಾವಶ್ಯಕವಾಗಿ ಉದ್ದೋನಂದ್ದ ಬೆಳೆದಿವೆ. ಘಟನೆಗಳ ನಡಂವೆ ಅನೇಕ ಪರಿಚ್ಛೇದಗಳಂ ಬರಂವವು. ಓದಂಗರಿಗೆ ನೇರ ಸಂಬಂಧವನ್ನು ತಿಳಿಹೇಳಬೇಕಾ ಗಂವದಂ. ಕೆಲವು ಪರೋಕ್ಷ ಸಂಬೋಧನೆಗಳಲ್ಲದೆ, ಹಲವು ಮಾತುಗಳನ್ನು ಪಾತ್ರಗಳಿಗೇ ಉದ್ದೇಶಿಸಿ ಬರೆಯಲಾಗಿದೆ. ಇನ್ನೂ ಕೆಲವು ಓದಂಗರಿಗಾಗಿ ಸಂಗತಿಗಳುಂಟು. ಒಮ್ಮೊಪ್ಮೆ ವಿಶಿಷ್ಟ ವ್ಯಕ್ತಿಯನ್ನು ದ್ದೇಶಿಸಿಯೂ ಮಾತು ಬರುವದುಂಟು. ಆದರೆ ಅವುಗಳು ಉದ್ಗಾರ ವಾಚಕಗಳ ರೂಪದಲ್ಲಿ ಇರುವವು. ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಬೇಡಾದ ಸಂಗತಿಗಳ ಬಗ್ಗೆ ಬ್ರಷ್ಟಾ ಚಾರದ ಬಗೆಗೆ, ಅನಾವಶ್ಯಕ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಜೀವನವನ್ನು ಕುರಿತು ವಿವರಿಸಂವದು ಒಂದಂ ರೀತಿಯ ಕುಂದೆಂದೇ ಓದಂಗರು ಎಣಿಸಬಹುದು. ಅವೆಲ್ಲ ವಂಧ್ಯವಂ ತರಗತಿಯ

ಸಮಾಜಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟಿರಬಹಂದು. ಆದರೆ ಒಳ್ಳೆ ಆಂಶಗಳನ್ನು, ಸಂಸ್ಕಾರಗಳನ್ನು ಸರಿಸಿಬಿಟ್ಟರುವದು ಸಮಂಜಸ ಎನಿಸದಂ. ಆದರೆ ಲೇಖಕರ ಉದ್ದೇಶಪೇ ಅದಾಗಿತ್ತು. ಆದರೂ ಒಂದೊಂದು ಅಪವಾದಾತ್ಮಕ ಸಂಗತಿ ಇರಬಹಂದಂ. ನಾರೋಪಂತ ಹಾಗೂ ರಾಧಾಬಾಯಿಯು ಕುಟಂಂಬದ ಕತೆಯೊಂದಂಂಟಂ. ಅವರ ವಂಗಳು ಯಂವಂನಾ. ವಿಷ್ಣುವನ್ನು ನಾರೋಪಂತನಂ ಸಾಕಿಸಲಹಿರಂವನಂ. ಶಿಕ್ಷಣವನ್ನು ಕೊಡಿಸಿರಂವನಂ. ಈ ಕುಟುಂಬದ ವಿಷಯವನ್ನು ನಾವು ಹೇಳಲೇಬೇಕು. ಯಾಕಂದರೆ ಈ ಕುಟುಂಬದ ವಿಷ್ಣು, ಯುಮಂನಾ ಇವರೇ ಬೆಳೆದು ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಮುಂದಿನ ಕಾದಂಬರಿ 'ಗಣಪತರಾವ' ದಲ್ಲಿ ಬರುವದು.

ಇಷ್ಟೊಂದು ಕುಂದುಕೊರತೆಗಳಿದ್ದರೂ ಕಾದಂಬರಿಯು ಇಂದಿಗೂ ಓದುಗರ ಮನ ಸೆಳೆಯುವದು. ಇದರ ಹರವು ವಿಸ್ತಾರ ಸೀವಿಂತವಾಗಿದ್ದರೂ, ಒಪ್ಪುಖ್ದನೆನಿ ಸಿದರೂ ಕಾದಂಬರಿಯು ಆ ಕಾಲದ ಸಮಾಜದ ಒಂದು ವಿಭಾಗರ ಚಿತ್ರಣವನ್ನು ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಯುತವಾಗಿ ಒದೆವಿಸುವದು. ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಹಾಗೂ ಸ್ಥಳಗಳ ವರ್ಣನೆ ಅಚ್ಚು ಕಟ್ಟಾಗಿರುವದು; ಮಹತ್ವಪೂರ್ಣವಾಗಿರುವದು. ಭಾಷೆ ಸರಳ ಹಾಗೂ ನೇರ ಆಗಿರಂ ವದು. ಹಿಂದಿನ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯಂತೆ ಸಂಭಾಷಣೆಗಳಿರದೆ ಮನೆಮಾತಿರಂಪವು. ಸ್ವಾಭಾವಿಕತೆಯ ಒಪ್ಪ ಉಂಟು. ಲೇಖಕರ ಕೈವಾಡವು ಎದ್ದಂ ತೋರಂಪದು.

'ಮಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಗ್ರಂಥರೂಪದಲ್ಲಿ ಬರುವ ವುಂನ್ನ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ತಮ್ಮ ಎರಡನೆಯ ಕಲಾಕೃತಿ 'ಗಣಪತರಾವ' ಎಂಬದನ್ನು ಆರಂಭಿಸಿದ್ದರು. (1866ರಲ್ಲಿ) ಅದು ಆಪೂರ್ಣವಾಗಿಯೆ ಉಳಿಯಿತಂ. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿಯ ಜನರು, ಪರಿಸರ ಬೇರೆ ಮಾದರಿಯಂವು. 'ಪಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ'ಗಿಂತ ತೀರ ವಿಭಿನ್ನ ಸರಣಿ ಇಲ್ಲ. ಲೇಖಕರ ಬುದ್ಧಿ ಶಕ್ತಿಯೂ ಬೇರೆ ವುಟ್ಟದ್ದುಂ. ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯಾಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿದ ಗಣಪತ ರಾಯನು ಸರಕಾರಿ ಅಧಿಕಾರಿಯೊಬ್ಬನ ವಂಗನು. ಅವನು ಪುಣೆಯ ಡಕ್ಕನ್ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ ಬಿ.ಎ. ವರ್ಗದಲ್ಲಿ ಓದುತ್ತಿರುವನು. ಅಪನಿಗೆ ಸಂಮಾರು ಇಪ್ಪತ್ತು ವರ್ಷ. ಲಗ್ನ ವಾಗಿದೆ. ನಾನಾ ಅವನ ವರ್ಗದ ಗೆಳೆಯ. ಅಷ್ಟೆ ವಯಸ್ಸು. ಲಗ್ನ ಮಾತ್ರ ಆಗಿಲ್ಲ. ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷದವನಿರುವಾಗಲೆ ನಾನಾ ತಂದೆಯ ಪ್ರೀತಿಗೆ ಎರವಾಗಬೇಕಾಯಿತು. ಅವನಿಗೆ ತಾಯಿಯುಂಟು. ಈರ್ವರು ಕಕ್ಕನಿಂದ ಪೋಷಿತರು. ನಾನಾನ ಸೋದರಿ ಗೋದಾವರಿಯಂ ಲಗ್ನ ಒಬ್ಬ ವೈದಿಕ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನ ಮಗನೊಡನೆ ಆಗಿರುವದು. ಗಂಡ ಹಾಗೂ ಅತ್ತೆ ಆಕೆಯನ್ನು ಬಹಳ ಕ್ರೂರತನದಿಂದ ನಡಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿರುವರು.

'ವಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ'ಯಲ್ಲಿ ನಾವು ಸಂದರ್ಶಿಸಿದ ನಾರೋಪಂತ ಹಾಗೂ ರಾಧಾಬಾಯಿಂ ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿಯೂ ಕಾಣಸಿಗುವರು. ಅವರ ಮಗಳು ಯಮಂನಾ ಈಗ ವಿಷ್ಣು ವನ್ನು ಮದುವೆಯಾಗಿರುವಳು. ಲಕ್ಷ್ಮಿ ಎಂದು ಆಕೆಯ ಹೆಸರು ಬದಲಾಗಿರುವದು. ಗಣಪತರಾಯನೊಡನೆ ವಿಷ್ಣು ಕೂಡ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿರುವನು. ಆದರೆ ವಿಷ್ಣು ಗಣಪತ ರಾಯ ಮತ್ತು ನಾನಾರಿಗಿಂತ ಒಂದು ವರ್ಷ ಕಿರಿಯನು. ಸ್ವತಃ ಗಣಪತರಾಯಂನಂ ಅತೀವ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಮನಸಿನವ. ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಯ ವಿಷಯಂದಲ್ಲಿ ಪರುಂಕ್ ತ್ರುಕನಾದವನಂ. ಅವನಂ ಆಂಗ್ಲ ಹಾಗೂ ಸಂಸ್ಕೃತ ಸಾಹಿತ್ಮಗಳಲ್ಲಿ ಒಳ್ಳೇ ಪಾರಂಗತನಂ. ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಯ ಪ್ರಸ್ತಾಪ ಬಂದಾಗ ವಿಂಲ್ ಹಾಗೂ ಸ್ಪೆನ್ಸ್ ರರನ್ನು ಆರ್ಗಿಗೆ ಮನಸಾ ಉದಾಹರಿಸುವನಂ. ಗಣಪತರಾಯ ಹಾಗೂ ನಾನಾ ಇವರು ಒಂದು ಅತಿ ಸಂಸಂಸ್ಕೃತ ಮನೆತನದ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಕೊಂಡಿರುವರು. ಅವರು ಆರ್ಗಿಗೆ ಇವರ ಬಳಿ ಬರುವರು. ಈ ಕಂಟುಂಬದಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣ ರಾವ ಹಾಗೂ ಅವರ ಹೆಂಡತಿ ರಮಾಬಾಯಿ ಹಾಗೂ ಮಂಗಳು ದ್ವಾರಕಾ ಇರುವರು. ನಾನಾ ಹಾಗೂ ದ್ವಾರಕಾ ಕಾಲಾಂತರದಲ್ಲಿ ಲಗ್ನವಾಗಲಿರುವರೆಂದಂ ಗುಪ್ತವಾಗಿ ತಿಳಿದಂಬಂದಿರುವದು.

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಏನೂ ವಿಶೇಷ ಸಂಭವಿಸುವದಿಲ್ಲ. ನಾನಾನ ಕಕ್ಕ ಅವನ ಲಗ್ನವನ್ನು ಒಂದಂ ಕಂರೂಪಿ ಹಂಡುಗಿಯೊಡನೆ ಯೋಜಿಸಿರುವನಂ. ಇದಕ್ಕೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ದೆಂದರೆ ಆಕೆ ಅಶಿಕ್ಷಿತಳಂ. ಹಣದಾಸೆಗಾಗಿ ಇದೆಲ್ಲ. ಆದರೆ ನಾನಾ ಇದಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪುವದಿಲ್ಲ. ಆದಂದರಿಂದ ನಾನಾನ ಕಕ್ಕ ಅವನ ತಾಯಿಯನ್ನೂ ಪಂನೆ ಬಿಟ್ಟು ಹೊರಗೆ ಹಾಕಂವನಂ. ಕಕ್ಕನ ಮನೆ ಆಕೆಯ ಪಾಲಿಗೆ ಮುಚ್ಚಿದಂತಾಯಿತು. ನಾನಾನಿಗೂ ಹಾಗೇ ಆಯಿತಂ. ಗೋದಾವರಿಯ ದಿಸೆಯಂ ಅತ್ಯಂತ ಹೀನವಾಗುವದು. ಅಂತೇ ಗಣಪತರಾಯ ಹಾಗೂ ನಾನಾ ಇವರು ಆಕೆಯನ್ನು ಕರೆದಂಕೊಂಡು ಬರಲು ವಿಚಾರಿಸುವರು. ಈ ಪ್ರಸಂಗಕ್ಕೇ ಕಾದಂಬರಿ ಮಂಕ್ತಾಯಗೊಳ್ಳುವದು ಒಮ್ಮಿಂದೊಮ್ಮೆಲೆ. ಇದೆಲ್ಲ 1893ನೆಯ ಇಸ್ವಿಯ ಆರಂಭದ ಕಾಲ. ಕಾದಂಬರಿ ನಿಂತಿತು. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಅಂದರೆ, ಅದನ್ನು ಕ್ರ ಪಂಪಾಗಿ ಪ್ರಕಟಗೊಳ್ಳುತಿದ್ದ ಪತ್ರಿಕೆ ನಿಂತಂಹೋಯಿತು. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಇದರ ನಂತರ ಅನೇಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿದರೂ ಇದು ಮಾತ್ರ ಪೂರ್ತಿ ಆಗಲಿಲ್ಲ. ಯಾವ ರೀತಿಯಾಗಿ ಅದು ಮುಕ್ತಾಯಗೊಳ್ಳಬಹುದಿತ್ತೆಂಬುದನ್ನು ಓದುಗನು ಕೇವಲ ಊಹಿಸ ಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿತು!

ಈ ಸ್ವರೂಪದಲ್ಲಿ ಈ ಕಾದಂಬರಿಯ ವಂುಖ್ಯ ವಿಷಯ ಎಂದರೆ ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಹಿಂದೂ ವಂಹಿಳೆಯರ ಸ್ಥಿತಿಗತಿ. ಅದನ್ನು ಸರಿಪಡಿಸುವ ಮಾರ್ಗವನ್ನು ಹಂಡಂಕುವದು. ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಚರ್ಚೆಗಳು ತುಂಬಿರಂವವು. ಈ ಸವಂಸ್ಥೆಯ ಬಗೆಗೆ ಸಂಭಾಷಣೆಗಳೂ ಅನೇಕ. ವಂಹಿಳೆಯರ ಶಿಕ್ಷಣ, ಅವರ ವಿವಾಹದ ವಯಸ್ಸನ್ನು ಹೆಚ್ಚಿಸಂವದು, ವಿಧವೆ ಯರ ಪುನರ್ವಿವಾಹದ ವೋಲಿನ ನಿಬಂಧನೆಯನ್ನು ತೆಗೆಯುವದಂ—ಇವೇ ವುಂತಾದ ಉಪಾಯಗಳು ಸೂಚಿತವಾಗಿವೆ. ಗಣಪತರಾಯನದಂ ಸ್ವಪ್ನ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯ. ಆಲ್ಲಿ ಹೆಣ್ಣು ವಂಕ್ಕಳಿಗೆ ಉಚ್ಚ ಶಿಕ್ಷಣ ಸಿಕ್ಕಿರುವದು. ಅವರು ಸಾಹಿತ್ಯವನ್ನು ಚೆನ್ನಾಗಿ ಅಭ್ಯಸಿಸಿ ಸಂಖಸಂತ್ರಿರುವರು. ಪುರುಷರ ಜೊತೆಗೆ ಸಮಾನ ಸ್ಕಂದತೆರಾಗಿ ಅವರು ಚರ್ಚೆಗೆ ನಿಲ್ಲಂವರು. ಗಂಭೀರ ಹಾಗೂ ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಮಸ್ಥೆಗಳ ವೋಲೆ ಚರ್ಚೆಗಳು ಬೀಸಾಗಿ ನಡೆದ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಇದೇ ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿನದು. ಮುಂದಿನ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಅವರ ಕನಸು ಬಹುವಂಟ್ಟಿಗೆ ನನಸಾಗುವದು ಎಂದು ಕಂಡು ಬರುವದು.

ಕಾದಂಬರಿಯ ಬರವಣಿಗೆಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ನೋಡಿದಾಗ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಲಾಪರಿಣತಿ ಈ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಕಂಡಂಬರಂವದಂ. 'ವಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ'ಯಲ್ಲಿ ಅವರನ್ನು ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಹಾತೊರೆಯಂತ್ತಿದ್ದರಂ. 'ಗಣಪತರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಈ ಗಂರಿ ಸಾಧಿಸಿದೆ. ಪಾತ್ರಗಳಿಗೆ ಇಲ್ಲಿ ಬಹುವಂಖಗಳಂಟು ವಂತ್ತು ಪಾತ್ರಗಳಂ ಸಜೀವತೆಯನ್ನೂ ಪಡೆದಿರಂವವು. ನಾನಾನ ಕಕ್ಕೆಯ ಬಗೆಗಿನ ವರ್ಣನೆಯ ಕಂರಿತಂ ನಾವು ವಿಶೇಷ ಲಕ್ಷಿಸ ಬೇಕಂ. ಆಕೆ ದರ್ಪದ, ಚಂಡಿ ಸ್ವಭಾವದ ಹೆಣ್ಣು ವಂಗಳಂ. ಗಂಡನ ವೆಂೀಲೆ ಆಕೆಯ ಅಧಿಕಾರ ಅತಿ. ಆದರೂ ಆಕೆಯ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವ ಆಕರ್ಷಣೀಯಂ. ಆಕೆಯ ವಯಖ ವಯದ್ರೆ, ತಿದ್ದಿ ತೀಡಿ ಮಾಡಿದಂತಹ ಲಕ್ಷಣಗಳಂ, ಅದರಲ್ಲಿಯೂ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಆಕೆಯ ಕಣ್ಣು ಗಳಂ, ಮಾತಿನ ಮೋಹಕ ಸರಣಿ-ನವ್ಮು ಪೇಲೆ ಪ್ರಭಾವ ಬೀರದೆ ಬಿಡವು. ಇದೆಲ್ಲವನ್ನು ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಚಿತ್ರಾರ್ಪಿತವಾಗಿ ಅಂದವಾಗಿ ರೇಖಿಸಿರಂವರಂ. ಆದರೇನಂ ಮಾಡುವದಂ? ಕಾದಂಬರಿ ಆರಮರ್ಧಾಗಿ ಉಳಿಯಿತಂ!

'ಗಣಪತರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ಬರೆಯಂತ್ತಿರುವ ಕಾಲಕ್ಕೇ ಅವರ ವುುಂದಿನ ಮೂರನೆಯ ಕಾದಂಬರಿ—ಬೃಹತ್ ಕಲಾಕೃತಿ—'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸುವರಾರು ?' ನಡೆದೇ ಇದ್ದಿತು. ಅದನ್ನು ಅವರು ತಪ್ಮು ಸಾಪ್ತಾಹಿಕ ಪತ್ರಿಕೆ 'ಕರ್ವುಣೂಕ'ಕ್ಕಾಗಿ ಅಣೆಗೊಳಿ ಸುತ್ತಿದ್ದರು. ಈ ಪತ್ರಿಕೆ ಸ್ಥಾಪಿತವಾದುದು 1880ರಲ್ಲಿ.

'ಆದರೆ ಯಾರು ಲಕ್ಷಿಸುವರಂ?' ಎಂಬದಂ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಅತ್ಯಂತ ಪ್ರಾತಿ ನಿಧಿಕ ಕಲಾಕೃತಿಯಾಗಿದೆ. ಅವರ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಅದಂ ಓದುಗರ ವಂನಸಿನ ವೇಲೆ ಆಳವಾದ ಪರಿಣಾವಂ ಉಂಟುಮಾಡುವರು. ಪಂಧ್ಯಮಂ ತರಗತಿಯ ಹಿಂದೂ ಅವಿಭಕ್ತ ದೊಡ್ಡ ಕಂಟುಂಬಗಳ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಯಂತ ಚಿತ್ರಣವನ್ನು ಅದಂ ಕೊಡಮಾಡುವದು. ಕರ್ವಂ ಹಾಗೂ ಸಂಧಾರಕ ವಿಚಾರಗಳ ತಾಕಲಾಟ, ಹಳೆ ಹೊಸ ವಂನ್ವಂತರಗಳಲ್ಲಿಯ ವಿರೋಧ, ಈ ಕಂಟುಂಬಗಳಲ್ಲಿಯ ಹೆಣ್ಣು ಪಂಕ್ಕಳ ಸ್ಥಿತಿಗತಿ—ಎಲ್ಲ ಇಲ್ಲಿ ಸ್ಫುಟವಾಗಿ ಒಡವಂೂಡಿರುವವು. ಈ ಕಾರಣ ಹಾಗೂ ಇತರ ಕಾರಣಗಳ ಗಾಗಿ ಈ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ಸವಿಸ್ತಾರವಾಗಿ ವಿಶ್ಲೇಷಿಸುವದಂ ಅತ್ಯಗತ್ಯವಾಗಿದೆ.

ಪ್ರಸ್ತುತ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಆತ್ಮ ಚರಿತೆಯ ಸ್ವರೂಪದಲ್ಲಿ ರಚಿತವಾಗಿದೆ. ಸ್ವಲ್ಪ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆದ ತರಂಣ ಮಹಿಳೆಯೊಬ್ಬಳ ಜೀವನ ಕತೆ ಇದು. ಇದೇನು ಅಂತಹ ಅಸಾಧಾರಣ ಸಾಹಿತ್ಮಿಕ ಯೋಜನೆಯಂಲ್ಲ. ಆದರೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಕತೆಯನ್ನು ಬಹಳ ಕೌಶಲದಿಂದ ಓದುಗರೆದಂರು ಇಡುವರು. ತನ್ಮೂಲಕ ವಾಸ್ತವ ಲೋಕ ಹಾಗೂ ಕಲ್ಪನಾ ಜಗತ್ತು ಎರಡರ ಸೀಮಾ ರೇಖೆಗಳು ವಂಸುವಂಸಂಕು ಆಗಿರುವವು.

ಕಾದಂಬರಿಯ ಹಸ್ತಪ್ರತಿಯಂ ಆದನ್ನರಿತಿದ್ದ ಒಬ್ಬ ವಿಂತ್ರನ ವುಂಖಾಂತರ ತಪಂಗೆ ಬಂತೆಂದು ಅವರು ಆರಂಭಕ್ಕೆ ತಿಳಿಸಂವರು. ಅವರು ಹರಿಭಾವು ಅವರನ್ನು ಗಣಪತರಾಯನಿಗೆ ಪರಿಚಯ ಮಾಡಿಸುವರು. ಈಗ ತೀರಿಹೋದ ಒಬ್ಬ ತರುಣಿಯ ಸೋದರನು ಅವನು. ಆ ಸೋದರನು ಹಸ್ತಪ್ರತಿಯನ್ನು ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಒಪ್ಪಿಸು ವನಂ. ಅದು ಅವರ ವಂನಸ್ಸನ್ನು ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಸೆಳೆಯಲಂ ಅದನ್ನು ಅವರು ತಮ್ಮ 'ಕರ್ಮಣೂಕ' ಪತ್ರಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಪ್ರಕಟಿಸಬೇಕೆಂದಂ ಬಯಸಂವರು. ಆದರೆ ಕತೆ ಅಪೂರ್ಣ ಇದ್ದಿತು. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಅದನ್ನು ತಾವು ಮಂಕ್ರಾಯಗೊಳಿಸ ತಿಳಿಸಿದರು. ಅಂತೇ ಅವರು ಗಣಪತರಾಯನಿಗೆ ಉಪಸಂಹಾರದ ಪರಿಚ್ಛೇದ ಒಂದನ್ನು ಬರೆಯಲು ಕೇಳಿ ಕೊಂಡರು. ಅದನ್ನು ಅವನು ನೆರವೇರಿಸಿದನು. ಗಣಪತರಾಯನೂ ಇದಲ್ಲದೆ ಹಲವು ಹಾಳಿಯ ತುಂಡುಗಳನ್ನು ಕೊಟ್ಟಸಂ. ಅಲ್ಲಿ ಕೆಲ ವಿಷಯ ದೊರೆತಿತಂ. ಅದೆಲ್ಲ ಹಸ್ತ ಪ್ರತಿಯಲ್ಲಿ ಸಮಾವೇಶವಾಗಿರಲಿಲ್ಲ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಹೇಳಿಕೆಯ ಮೇರೆಗೆ 'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸುವರಾರು?' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಮೂಲ ಎಂದರ ಹಸ್ತಪ್ರತಿ ಹಾಗೂ ಗಣಪತರಾಯನಂ ಸಂಗ್ರಹಿಸಿ ಕೊಟ್ಟ ಸಂಗತಿಗಳು. ಅದು ಮುಖ್ಯತಃ ಎರಡು ಕುಟುಂಬಗಳ ಕತೆ. ಆನಂಷಂಗಿಕವಾಗಿ ಉಳಿ ದವರವು. ಅದನ್ನು ಯಮು ನಿವೇದಿಸಿರುವಳು. ಆಕೆ ಎಂಟು ಇಲ್ಲವೆ ಒಂಬತ್ತು ವರ್ಷ ದವಳಿದ್ದಾಗ ಕತೆ ಆರಂಭವಾಗುವದು. ಪುಣೆಯಲ್ಲಿ ವಾಸಿಸುತ್ತಿದ್ದ ಅವರ ಕುಟುಂಬದಲ್ಲಿ ಇದ್ದ ಜನರೆಂದರೆ—ಆಕೆಯ ತಂದೆ ತಾಯಿಂಗಳು, ಆಕೆಯ ಹಿರಿ ಸೋದರ ದಾದಾ—ಹನ್ನೆರಡು ವರ್ಷದವ, ಅನಂತರ ತಂಗಿ ಸುಂದರಿ. ಆಕೆಯ ತಂದೆಯ ತಂದೆತಾಯಿಗಳೂ ಜೀವಿಸಿರುವರು. ಆದರೆ ಅವರು ದೂರಿನ ಹಳ್ಳಿಯಲ್ಲಿರುವರು. ಅಲ್ಲಿ ಅವರ ಹೊಲ ಮನೆ ಉಂಟು. ಆದಂ ತಿಂದುಟ್ಟು ಸಂಖದಿಂದ ಇದ್ದ ಕುಟುಂಬ. ಯಮೂನ ತಂದೆ ಕಲೆಕ್ಟರ ಕಚೇರಿಯಂಲ್ಲಿ ಮಂಖ್ಯ ಗುಮಾಸ್ತನಿರುವನು. ತಂದೆಯೊಡನೆ ಅವನ ಸಂಬಂಧ ಒಳ್ಳೆಯದಿರುವದಿಲ್ಲ. ಮನೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಅವನನ್ನು ಕಂಡರೆ ಮಕ್ಕಳು ಅಂಜಿ ಸಾಯುವರು. ಆದಷ್ಟು ದೂರ ಇರುವರು. ತಾಯಿ ಜಾಣೆ, ಬಂದ್ಧಿ ಶಾಲಿ ಹಾಗೂ ಚತಂರಳು. ಮಕ್ಕಳಗೆ ಆಕೆಯಂ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಬಲು ಪೂಜ್ಯ ಭಾವನೆ. ಆಕೆಯೇ ಅವರೆಲ್ಲರ ಶೀಲವನ್ನು ರೂಪಿಸಿ ದವಳು.

ಕತೆ ಆರಂಭವಾದ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಗೊಂಬಿಯಂ ವಂದಂವೆ ನಡೆದಿರಂವದಂ. ಯಂಮೂ, ಆಕೆಯಂ ಸೋದರ ದಾದಾ ಹಾಗೂ ನೆರೆಹೊರೆಯಂ ಗೆಳತಿ ಥಾಕಿ—ಎಲ್ಲರೂ ಮದುವೆಯ ಸಂಭ್ರವಂದಲ್ಲಿ ತಲ್ಲೇನರಾಗಿರಂವರಂ. ಗದ್ದಲ, ವೈಭವ, ಜಗಳಗಳಿಗೆ ತಂದಿ ಮೊದಲಂ ಇರಂವದಿಲ್ಲ. ಇದೆಲ್ಲ ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಏನೂ ಹೊಸದಲ್ಲ. ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿಯೇ ಅಕಸ್ಮಾತ್ತಾಗಿ ಅವರ ತಂದೆಯಂ ಆಫೀಸಿನಿಂದ ಬಂದೊಡನೆ ಸಿಟ್ಟಿನಿಂದ ಗದ್ದರಿಸಿದನಂ. ವಂದಂವೆಗೆ ಭಂಗ ಬಂದಿತಂ. ವಂಕ್ಕಳೆಲ್ಲ ಗಾಬರಿಗೊಂಡ ಹಕ್ಕಿಗಳಂತೆ ಚೆಲ್ಲಾಪಿಲ್ಲಿ ಆಗಂವರಂ. ಈ ಎಲ್ಲ ಸಂಗತಿಯಂಲ್ಲಿ ಅಸಹಜತೆ ಏನೂ ಇಲ್ಲ. ಇಂಥವೆಲ್ಲ ಪ್ರತಿ ಮನೆಯಂಲ್ಲಿ ನಡೆಯಂವದುಂಟಂ. ಯವೂ ಕೂಡ ಈ ಘಟನೆಯನ್ನು ತೀರ ಸಹಜವಾಗಿ ಬಣ್ಣಿ ಸಂವಳಂ. ಆದರೆ ಓದಂಗರ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಈ ಸಂಗತಿಗೆ ಸಾಂಕೇತಿಕ ವಂಹತ್ವ ಉಂಟಂ. ಮಾನವರಂ ಸಂಭ್ರವಂದಲ್ಲಿ ಲೋಲಾಡಂವಾಗ, ಸುಖದಿಂದ ಜೀವನವನ್ನು ಕಳೆಯಂಂವಾಗ, ದೈವವು ಆಘಾತ ತಂದೊಡ್ಡುವ ರೀತಿಯಂನ್ನು ಇದಂ ಸೂಚಿಸುವದಂ!

ಕೆಲವು ವರ್ಷಗಳ ನಂತರ ಯಂಪೂನ ಲಗ್ನ ರಘಂನಾಥನೊಡನೆ ಜರಂಗುವದಂ. ಅವನೂ ದಾದಾನಂತೆ ಅದೇ ಶಾಲೆಗೆ ಹೋಗಂತ್ತಿದ್ದ. ಆದರೆ ವರ್ೂರು ವರ್ಷಕ್ಕೆ ಹಿರಿಯಂ ಮ್ಯಾಟ್ರಿಕ್ಯುಲೇಶನ್ ಪರೀಕ್ಷೆಗೆ ಕೂಡಂ್ರವವನಿರುವ. ಚಿಕ್ಕವನಿರುವಾಗಲೆ ಅವನ ತಂದೆ ತೀರಿದ್ದರು. ತಾಯಿ ಹಾಗೂ ಅವನಂ ಕಕ್ಕಂದಿರಲ್ಲಿ ಆಶ್ರಯ ಹೊಂದಿದ್ದರು. ಅವನಂ ಬಹಳಬುದ್ದಿ ಪಂತ, ಅತೀವ ದಯಾಳಂ, ವಿವೇಕಿ, ಸರಳ ಸ್ವಭಾವದವ. ದೃಢ ನಿರ್ಧಾರದವ.

ಆಕೆಯ ಪತಿಯ ಕುಟುಂಬದಲ್ಲಿ ಸುಮಾರು ಹನ್ನೆರಡು ಜನರಿದ್ದರು—ಆಕೆಯ ಅತ್ತೆ, ಇಬ್ಬರು ಸೋದರ ಮಾವಂದಿರು, ಅವರ ಹೆಂಡಿರು ಹಾಗೂ ವೃದ್ಧ ಅಜ್ಜಿಯ ಅತ್ತೆ.

ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಹಿರಿಯರಾದ ಸೋದರ ಮಾವ ಶಂಕರ ಮಾಮಾಜಿ ಕಾದಂಬರಿಯ ದಂಷ್ಟಾಗ್ರೇಸರ, ವಿಷಾದಾಂತಕ್ಕೆ ಮೂಲ ಕಾರಣ. ಅವನಂ ಫಟೀಗ ಹಾಗೂ ಕಂಡಂಕ. ಆದರೆ ಧರ್ಮಿಷ್ಮನ ಸೋಗಂ ಹಾಕಿದ್ದನಂ! ಹಂಡತಿಯ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಅವನಂ ವಿಶ್ವಾಸ ಘಾತಂಕನಲ್ಲದೆ ಕ್ರೂರ ಕೂಡ. ಮಂಕ್ಕಳ ಎದಂರಿನಲ್ಲಿ ಅವನಂ ಆಕೆಯನ್ನು ಅವಮಾನ ಗೊಳಿಸಂತ್ತಿದ್ದ. ಅವರಿಗೂ ಹಾಗೇ ಮಾಡಲಂ ಪುಟಕೊಡಂತ್ತಿದ್ದ.

ಈ ಕಂಟುಂಬದಲ್ಲಿ ಯಂಪಂಗಳನ್ನು ಕೆಟ್ಟ ರೀತಿಯಿಂದ ನಡಿಸಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಆಕೆ ಅಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕು ಗಾಸಿಯಾಗಿದ್ದಳು. ಆದರೆ ಅತ್ತೆಯೊಬ್ಬಳು ಪೂತ್ರ ಹಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಆಕೆ ಮೃದು ಸ್ವಭಾವದವಳು, ಈ ಕಂಟುಂಬವನ್ನು ಆಶ್ರಯಿಸಿದವಳು. ಎಲ್ಲ ಅಪಹೇಳನೆ ಯನ್ನು ಅಸಹಾಯ್ಯಳಾಗಿ ಸುಮ್ಮಾನೆ ನೋಡುತ್ತ ನಿಲ್ಲುತ್ತಿದ್ದಳು. ಆಕೆಯ ನೆರವಿಗಾಗಿ ಬರಲು, ಸಮಾಧಾನ ಹೇಳಲು ಗಂಡನೊಬ್ಬನಿದ್ದ. ಆದರೆ ಅವನೇನು ಮಾಡಿಯಾನು? ಇನ್ನೂ ಹಂಡುಗ. ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಪದ್ಧತಿ ಎಂದರೆ, ಹೆಂಡತಿಗೆ ಪ್ರಾಯ ಬರುವವರೆಗೆ ಗಂಡಹೆಂಡಿರು ಸಂದರ್ಶಿಸುವಂತಿರಲಿಲ್ಲ. ಮಾತುಕತೆ ಇನ್ನೂ ದೂರ! ಆದುದರಿಂದ ಯವಯ ಎಲ್ಲವನ್ನೂ ತಾಳಕೊಳ್ಳದೆ ವಿಧಿ ಇರಲಿಲ್ಲ.

ಇತ್ತ ಅವಳ ತಂದೆಯ ವಂನೆಯಲ್ಲಿ ತಾಯಿಯ ಆರೋಗ್ಯವು ನಶಿಸತೊಡಗಿದ್ದಿತು. ನಾಲ್ಕನೆಯ ಹೆರಿಗೆಯೊಡನೆ ಆಕೆ ತೀರಿಕೊಂಡಳು. ಯಮೂನ ಲಗ್ನ ವಾಗಿ ಅದೇ ಆಗ ತಿಂಗಳಾಗಿದ್ದಿತು. ಆಕೆಯ ತಂದೆ ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ವುರು ವಂದುವೆ ಆದರು. ಎರಡನೆಯ ಹೆಂಡತಿಯು ಮಲವುಗನಕಿಂತ—ಯಮೂನ ಅಣ್ಣ ನಿಗಿಂತ—ಸಣ್ಣ ವಳಿದ್ದರೂ ಆಕೆಯು ಅಧಿಕಾರಯುತ ವಾಣೆಯಲ್ಲಿಯೇ ವ್ಯವಹಾರ ತೂಗಿಸುತ್ತಿದ್ದಳು. ಆಕೆಯದು ವಂಚಕ ಮನೋವೃತ್ತಿ. ಯಮೂ ಕೆಲ ದಿನ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಹೋದಾಗ ಆಕೆ ಯಮೂನ ಮೇಲೆ ದಾದನ ಮೇಲೆ ಕಣ್ಣ ಟ್ಟಿರುತ್ತಿದ್ದಳು. ಅವರ ನಡೆ ನಂಡಿಗಳನ್ನು ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿ ನಿರುಕಿಸುತ್ತಿದ್ದಳು. ಅಷ್ಟು ಸಂಪಯ! ಈ ಪ್ರಕಾರ ಅವರೀರ್ವರಿಗೆ ಸಲುಗೆಯಿಂದ ಹರಟಲು ಕೂಡ ಸಾಧ್ಯ ಪಾಗುತ್ತಿರಲ್ಲಿ.

ಬೇಗನೆ ದಾದಾನ ವಂದಂಪೆ ಆಯಿತಂ. ಈ ತರಂಣ ಹಂಡಂಗಿ ತನಗೆ ಒಳ್ಳೆ ಗೆಳತಿ ಯಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿಯಾಳೆಂದು ಲಕ್ಕ ಹಾಕಿದ್ದಳು ಯಮೂ. ತನ್ನ ಸಂಖ ದಂಃಖ ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಪೆ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು: ಸಾಮಾಜಿಕ

ಆಕೆಯಂಲ್ಲಿ ತೋಡಿಕೊಂಡು ಮನಸ್ಸು ಹಗುರು ಮಾಡಿಕೊಂಡೇನೆಂದು ಹಾರೈಸಿದ್ದಳಂ. ಆದರೆ ಆಕೆಯ ಹಂಬಲವೆಲ್ಲ ಹಾಳಾಗಿಹೋಯ್ತು! ಆ ಹಂಡಂಗಿ ತಿಳಿಗೇಡಿ, ನಿರಕ್ಷರಿ, ಕಲಿಯುವ ಇಚ್ಛೆ ಇಲ್ಲದವಳು, ಅಸೂಯಾಪರಳಂ, ಚಂಡಿ ಹಾಗೂ ಗುಣುಗಂಟ್ಟುವ ಸ್ವಭಾವದವಳಾಗಿದ್ದಳು. ಎಷ್ಟು ಸಖ್ಯಭಾವದಿಂದ ನಡೆದಂಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದರೂ ಯಮೂನ ಆಸೆಗಳು ಹಂಡಿಗೂಡಿ ಹೋದವು. ಇದರಿಂದ ಆಕೆಗೆ ನಿರಾಸೆ ಎನಿಸಿತಲ್ಲದೆ, ಅಣ್ಣ ನ ಬಾಳೂ ಕೂಡ ಸಂಖವಂಯುವಾಗಿಲ್ಲವೆಂದು ಹೊಳೆಯಿತಂ. ಹೀಗೆ ಆಕೆಗೆ ಇವ್ಮುಡಿ ವೃಥೆ ಎನಿಸಿತಂ.

ಕಾಲಾಂತರದಲ್ಲಿ ರಘಂನಾಥನಂ ತನ್ನ ಮೊಟ್ಟ ಮೊದಲಿನ ಪದವೀ ಪರೀಕ್ಷೆ ಪಾಸಾದನು. ತನ್ನ ಮಡದಿ ಹಾಗೂ ತಾಯೀಯನ್ನು ಕೂಡಿಕೊಂಡಂ ಕಾಯಿಂದೆ ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಲೆಂದು ಮುಂಬಯಿಂಗೆ ಹೋದನು. ಅವನ ಗೆಳೆಯರಾದ ವಿಷ್ಣು ಪಂತ ಹಾಗೂ ನಾನಾ ಸಾಹೇಬ, ಅವರ ಹೆಂಡಂದಿರು ಈ ಮೊದಲೆ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಹೋಗಿದ್ದರು. ಅವರು ಹಿಡಿದ ಬಂಗ್ಲೆಯಲ್ಲಿ ರಘಂನಾಥನ ಪರಿವಾರವೂ ನೆಲಸಿತು. ವಿಷ್ಣು ಪಂತ ಹಾಗೂ ನಾನಾ ಸಾಹೇಬನ ಹೆಂಡಿರು ಯಮೂನೊಡನೆ ಬೇಗನೆ ಗೆಳೆತನ ಮಾಡಿಕೊಂಡರು. ಆಕೆಗೆ ಅಲ್ಲಿ ಏನೂ ಪರಕೀಯತೆಯ ಕಲ್ಪನೆ ಸಂಳಯಂಲಿಲ್ಲ. ಆರಂಭಕ್ಕೆ ಯಮೂ ಸ್ವಲ್ಪ ಸ್ವಲ್ಪ ನಾಚು ತ್ತಿದ್ದಳು. ಗಂಡಸರೊಡನೆ ಉಳಿದ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳಂತೆ ಕುಳಿತು ಮಾತಾಡಲು ಹಿಂಜರಿ ಯುತ್ತಿದ್ದಳು. ಕ್ರವೇಣ ಈ ಸಂಕೋಚ ವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಆಕೆ ಸರಿಸಿದಳು. ಆ ಪಂಗಡದ ಸದಸ್ಯರಲ್ಲಿ ಆಕೆ ಲೀನವಾಗಿ ಹೋದಳು.

ಯವೂ ಮುಂಬಯಿಯಲ್ಲಿ ಕಳೆದ ಆ ದಿನಮಾನ ಸಂಖದ ಆಗರ ಎನಿಸಿತು. ಆದರೆ ಇಷ್ಟು ಒಳ್ಳೆ ಬಾಳು ಬಹುದಿನ ಸಾಗಲಿಲ್ಲ. ಒಪ್ಮು ಎಲ್ಲರೂ ಎಲೆಫೆಂಟಾ ಗವಿಗೆ ಗಳಿಗೆ ಸಂದರ್ಶನಕ್ಕಾಗಿ ಹೋಗಿರಲಂ ರಘಂನಾಥನಂ ಒಮ್ಮಿಂದೊಮ್ಮೆಲೇ ಜಡ್ಡಿಗೆ ಬಿದ್ದನು. ಹನ್ನೆರಡು ತಾಸಿನೊಳಗಾಗಿಯೇ ಮರಣವನ್ನೈದಿದನು. ಇದು ಆಕೆಗೆ ಬರ ಸಿಡಿಲಾಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿತು. ಯಮೂನ ಹರ್ಷಮಯಂ ಸ್ವಪ್ನಗಳೆಲ್ಲ ಅಸ್ಯವ್ಯಸ್ತವಾಗಿ ಹೋದವು. ಈ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ, ಹಿಂದೆ ಮಕ್ಕಳಗೊಂಬಿ ಆಟ ನಡೆದಾಗ ತಂದೆ ಬಂದು ಗದ್ದರಿಸಲು ಎಲ್ಲ ಆಟ ಚೆಲ್ಲಾಪಿಲ್ಲಿಯಾದ ನೆನಪು ಮರುಕಳಿಸಿತು. ಆದರೆ ಅನರ್ಥ ಇಷ್ಟಕ್ಕೆ ನಿಲ್ಲಲ್ಲ. ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಪೇಚು ಕಾದಿದ್ದವು. ತನ್ನಷ್ಟಕ್ಕೆ ತಾನೇ ಉಳಿದಿದ್ದರೆ ಆಕೆ ಎಲ್ಲ ದುಃಖ ಸಹಿಸಿ ಮರೆಯುತ್ತಿದ್ದಳು. ಗಂಡನ ಅನಿರೀಕ್ಷಿತ ಸಾಮನ್ನು ಆಕೆ ಸೋದರನ ಸಹಾನುಭೂತಿಯಿಂದ, ಗೆಳೆಯರ ಅನಂಕಂಪದಿಂದ ಮಂರೆಯುಬಹುದಿತ್ತು. ಎಷ್ಟೋ ಮಟ್ಟಿಗೆ ನೆಮ್ಮದಿಯ ಜೀವನ ನಡಿಸಬಹುದಿತ್ತು.

ಆದರೆ ಆಕೆ ಪುಣೆಗೆ ಬರಬೇಕಾಯಿತು. ಅಲ್ಲಿ ಮೋಸಗಾರಿಕೆಯಿಂದ, ಒತ್ತಾಯಂ ದಿಂದ ಆಕೆಯ ಕ್ಷೌರ ಮಾಡಿಸಿದರು. ಇದಂ ಆಕೆಯ ಪಂನಸಿಗೆ ಹಾಗೂ ತತ್ವಕ್ಕೆ ವಿರೋಧ ಆಗಿದ್ದಿತು. ಆಕೆಯ ಸೋದರ, ಪತಿ ಇವರಿಗೂ ಒಪ್ಪಿಗೆ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಇದರಿಂದ ಆಕೆಗೆ ಬಹಳ ವ್ಯಥೆ ಆಯಿತು. ಆಕೆಯ ಆರೋಗ್ಯದ ವೆಂಲೆ ದಂಪ್ಪರಿಣಾಮ ಆಯಿತು. ತನ್ನ ಜೀವನ ಚರಿತೆ ಬರೆಯಂಲು ಆಕೆ ಉದ್ಯುಕ್ತಳಾದಳು. ಅದರಿಂದ ವಂನಃಶಾಂತಿ ಒದಗಂವ

ದೆಂದು ಎಣಿಸಿದಳು. ಆದರೆ ಆಕೆಯ ಆರೋಗ್ಯ ಬಹುಬೇಗ ಕೆಟ್ಟಿತು. ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ನಿಧನಹೊಂದಿದಳು.

ಯಮೂನ ಕತೆಗೆ ಸಮಾಂತರವಾಗಿಯೊ ಏನೊ ಎಂಬಂತೆ, ಆಕೆಯಂ ಗೆಳತಿ ದುರ್ಗಿಯಂ ಕಥೆ ಇದೆ. ದುರ್ಗಿಯಂ ಗಂಡ ನೀಚನಿದ್ದ. ಅವನಂ ಶಾಲೆ ಬಿಟ್ಟ. ಬೀಡಿ ಸೇದಂವ, ಕಳವು ಮಾಡಂವ ಹಾಗೂ ಜೂಜಾಟದ ಚಟಕ್ಕೆ ತಂತ್ತಾದ. ಹೆಂಡತಿ ಕೇವಲ ಕಾವಂ ಲಾಲಸೆಗೆಂದಂ ಪರಿಗಣಿಸಿದ. ತಂದೆಯಿಂಂದ ಆಕೆ ಹಣ ತಾರದಿದ್ದರೆ ಥಳಿಸಂತ್ತಿದ್ದ. ದುರ್ಗಿಗೆ ಒಂದು ಕೂಸಂ ಹಂಟ್ಟಿತ್ತು. ಆಕೆಗೆ ಜೀವನ ಬೇಜಾರ ತಂದಿತ್ತು. ಆಘ ಸೇವಿಸಿ ಆತ್ಮಹತ್ಯೆ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದು ಇಚ್ಛಿಸಿದ್ದಳು.

'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸಂವರಾರು?' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿ ನಾಳಿನಲ್ಲಿ ವಿಶ್ವಾಸವಿಟ್ಟ, ಆಶಾದಾಯಂಕ ತರಂಣ ಜೀವಿಯ ದಂರಂತವನ್ನು ಕಂರಿತಂ ಇರಂವದಂ. ಆದರೆ ಆ ಜೀವಿ ಕಾಪಟ್ಟ, ಕಠೋರತೆ, ಆಂಧಶ್ರದ್ಧೆಗೆ ಬಲಿ ಆಯಿಂತಂ. ಆದರೆ ಇನ್ನೂ ವ್ಯಾಪಕಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಅವಲೋಕಿಸಿದರೆ, ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಸಾಮಾನ್ಯ ವಂಹಿಳೆಯಂರ ಜೀವನ ಕತೆ ಇರಂವದಂ. ಒಂದೆಡೆ ಯಮೂ ನಿವೇದಿಸಿದಂತೆ ಆಗ ಹೆಣ್ಣು ಮಂಕ್ಕಳನ್ನು ದನಗಳಂತೆ ಕೀಳಾಗಿ ನಡಿಸಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದರು. ಒಮ್ಮೊವೆಂ್ನ ಮೈ ಚಪ್ಪರಿಸಿದರೆ ಇನ್ನೊವೆಂ್ನ ಶಿಕ್ಷೆ. ಸಿಕ್ಕರೆ ಊಟ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೆ ಉಪವಾಸ. ಗಂಡಸರ ಲಹರಿಯಂತೆ ಅವರಿಗೆ ಸಂಖದಂತಿಖ. ಅವರೆಲ್ಲ ಮಂನೆಯಂ ಪಾತ್ರೆ ಪಡಗಗಳಂತಾಗಿದ್ದರು! ಸಮಾನ ಸ್ಕಂದತೆಯ ಲವಲೇಶ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಮೈಕ್ಕಿತ್ವ ಕನಸಂ! ಅವರ ಆಸೆ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳನ್ನು ಲಕ್ಷಿಸುವವರು ಯಾರು? ಈ ಭಾವನೆಯೇ ಕಾದಂಬರಿಯ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯಂಲ್ಲಿ ಹಂದಂಗಿದೆ.

ಇದೇ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ವಂಹಿಳೆಯಂರ ವೋಸ, ಕ್ರಾರ್ಯ, ನೀಚ ಪ್ರವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಬಯಂಲಿಗೆಳೆಯಂಂದದಂ. ಉಳಿದ ಹೆಣ್ಣು ವಂಕ್ಕಳ ಬಾಳನ್ನು ಹೇಗೆ ಹದಗೆಡಿಸಿ ಗಂಡಸರಿಗೂ ಗೋಳು ಹಿಡಿಸುವರೆಂಬುದೂ ನವಂಗೆ ವಿದಿತವಾಗುವದಂ. ಗಂಡನ ವಂನೆಯಂಲ್ಲಿಯಂ ಯಂಮೂನ ಕಕ್ಕೆಯ ಅಳಿಯಂದಿರಂ, ನಾದಿನಿಯಂರಂ, ವಂಲ ತಾಯಿ, ಸೋದರನ ವಂಡದಿ—ಮೂದಲಾದವರಂ ಇದಕ್ಕೆ ಸಜೀವ ದೃಷ್ಟಾಂತ. ಈ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಸ್ವಭಾವದ ಹೆಣ್ಣು ವಂಕ್ಕಳ ಪಾತ್ರವನ್ನು ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಇಷ್ಟೊಂದಂ ಎದ್ದುಕಾಣಂವಂತೆ ವಂನೋಹರವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿರಂವರಂ. ಅವರ ನಿರೀಕ್ಷಣಾ ಶಕ್ತಿಗೆ ನಾವು ಅಚ್ಚರಿಗೊಳ್ಳದೆ ವಿಧಿ ಇಲ್ಲ. ಹೆಣ್ಣು ವಂಕ್ಕಳ ಭಾಷೆಯಂನ್ನೇ ಜಾಣೈಯಿಂದ ಬಳಸಿದಂದಂ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಬೇರೊಂದಂ ಬಗೆಯಂ ವೆಂಲ್ಮೆ. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ವಂಹಿಳಾ ಪಾತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ವೈವಿಧ್ಯ ಉಂಟಂ. ಆ ಪಾತ್ರಕ್ಕೆ ಅನಂಗುಣವಾದ ಭಾಷಾ ಸರಣೆಗೇ ಅವರಂ ಮಾರಂಹೋಗಿರಂವರಂ. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂನ್ನು ಬರೆದವರಂ ಒಬ್ಬ ವಂಹಿಳೆಯಂದಂ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಆಕೆ ತರಂಣಿ, ಸೂಕ್ಷ್ಮಗ್ರಾಹಿ, ನಿರಪರಾಧಿ, ಪ್ರೇವಂಳ ಸ್ವಭಾವದವಳಂತ ಆಕೆಯಂ ಬಳಸಂವ ಭಾಷೆ, ಪಾತ್ರದ ಸ್ವಭಾವ, ಪರಿಸರಕ್ಕೆ ಹೊಂದಂವಂತೆ ಆಕರ್ಷಕೆ ವಾಗಿದೆ, ವಂನಂಬಂಗಂವಂತಿದೆ.

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಕಾದಂಬರಿಕಾರನೆಂಬ ಮಾನದಿಂದ ಪರಿಪೂರ್ಣ ಬೆಳವಣಿಗೆ ಹೊಂದಿರಂವರಂ. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲಿ ಸಂಪೂರಂ ವಂೂವತ್ತಾರಂ ಪಾತ್ರಗಳಂಂಟಂ. ಪ್ರತಿಯೊಂದಂ ಪಾತ್ರ ಇನ್ನೊಂದರಕಿಂತ ವಿಭಿನ್ನವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಎಲ್ಲವು ಜೀವನಾಡಿಯಿಂದ ವಿಂಡಿಯಂವವು. ಕಾದಂಬರಿಯ ಹರವು ಅಷ್ಟೇನಂ ವಿಸ್ತೃತ ವಾಗಿಲ್ಲ; ಆದರೆ ವಿಷಯ ಸವೃದ್ಧ ವಾಗಿರಂವದಂ. ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಆ ಪಾತ್ರಗಳಿಗೆ ಸಂಪೂರ್ಣ ನ್ಯಾಯವನ್ನೇ ಒದವಿಸಿರಂವರಂ.

ಎರಡನೆಯಂ ಕಾದಂಬರಿ ಎಂದರೆ 'ಯಂಶವಂತರಾವ ಖರ' (1892-95). ಅದೂ ಅಪೂರ್ಣ 'ಗಣಪತರಾವ' ಕೃತಿಯಂತೆ. ಈಗ ಇದ್ದಂದರ ವಂಟ್ಟಿಗೆ ಅದಂ ಹಲವಾರಂ ರೀತಿಯಿಂದ ಪರಿಪೂರ್ಣ ಎಂದೇ ಹೇಳಬೇಕಂ. 'ಗಣಪತರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯಕ್ಕಿಂತ ಇದರ ವಸ್ತು. ವಿಚಾರಸರಣಿ ತೀರ ವಿರುದ್ಧ ವಾಗಿದೆ. ಗಣಪತರಾವ ಪೂರ್ಣ ಬೆಳೆದ ತರಂಣ. ಬಿ.ಎ. ಪರೀಕ್ಷೆಗಾಗಿ ಓದಂತ್ತಿರಂವನಂ. ಲಗ್ನ ಆಗಿದೆ. ಅವನ ವಿಚಾರ ವೈಖರಿ ಪರಿಪಕ್ವ ದಿಸೆಗೆ ತಲಂಪಿದೆ. ಶಿಕ್ಷಣಾನಂತರ ಏನಂ ಮಾಡಬೇಕೆಂಬಂದರ ಸಂಸ್ಪಷ್ಟ ಪ್ರಜ್ಞೆ ಅವನಿಗಿದೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಗಣಪತರಾಯನು ಉಂಡಂಟ್ಟು ಸಂಖದಿಂದ ಇದ್ದ ಸರಕಾರಿ ನೌಕರನ ಮಗ. ತದ್ವಿರಂದ್ಧ ವಾಗಿ ಯಂಶವಂತರಾಯನಂ ಬಡ ವಂನೆತನದವ. ಕಾದಂಬರಿ ಆರಂಭ ವಾದಾಗ ಅವನಿಗೆ ಹನ್ನೆ ರಡಂ ವರ್ಷ. ಅವನ ತಂದೆ ತೀರಿರುವರಂ. ತಾಯಿ ವಂನೆಗೆಲಸ ಮಾಡಿ ಹೊಟ್ಟೆ ಹೊರೆಯಬೇಕಾಗಿದೆ. ಪಂನೆಯಂಲ್ಲಿ ಆಕೆ, ಯಂಶವಂತರಾಯಂ, ತಮ್ಮ, ತಂಗಿ—ಇಷ್ಟು ಜನ.

'ಗಣಪತಿರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಗೆ ವಿಶೇಷ ಪ್ರಾಶಸ್ತಿ ಕೊಡಲಾಗಿದೆ. ಮಂಖ್ಯವಾಗಿ ಹೆಣ್ಣು ಹಂಡಂಗಿಯಂರ ಶಿಕ್ಷಣ, ಅವರ ಮಂದುವೆಯಂ ಮಯೋ ಮಿತಿ ಹೆಚ್ಚಿ ಸಂಮದಂ, ವಿಧವಾ ಪುನರ್ವಿವಾಹ—ಇವು ಪ್ರಮಂಖ ಅಂಗಗಳಂ. ತದ್ವಿರಂದ್ಧವಾಗಿ 'ಯಂಶವಂತರಾವ ಖರ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ರಾಜಕೀಯಂ ಸಂಧಾರಣೆಗೆ ವಿಶೇಷ ಮನ್ನಣೆ ಇದೆ; ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಗಲ್ಲ. ವಸ್ತುಸ್ಥಿ ತಿಯೆಂದರೆ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಸುಧಾರಣೆ ಇಲ್ಲಿ ತಿರಸ್ಕೃತವಾಗಿದೆ. ಸಮಾಜ ಸಂಧಾರಣೆಯಂ ಮಂಂದಾಳಂಗಳಂ ಸಮಾಜದ ವೈರಿಗಳೆಂದಂ ಪರಿಗಣಿಸಲಾಗಿರಂವದಂ.

ತರಂಣ ಯಂಶವಂತರಾಯಂನಂ ಶಾಲೆಯಲ್ಲಿ ಓದುತ್ತಿರುವಾಗ ಸಿರಿವಂತರ ಸಹಾಯ ಅರಸಲೇಬೇಕಾಯಂತ್ತ. ಅದರಿಂದ ಅವನಿಗೆ ವಂಂಂದಿನ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೆ ಅನಂಕೂಲವಿತ್ತು. ಆರಂಭಕ್ಕೆ ಅವನಂ ಒಬ್ಬ ರಾವಬಹದ್ದೂರರ ಆಶ್ರಯದಲ್ಲಿದ್ದನಂ. ಅವರಂ ಒಬ್ಬ ಸಮಾಜ ಸಂಧಾರಕರು ಹಾಗೂ ಬ್ರಿಟಿಶ್ ಆಳಿಕೆಯಂನ್ನು ಅನಂಮೋದಿಸುವವರಂ. ಆದರೆ ಅವರಂ, ಅವರ ವಂನೆತನದ ಜನ—ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳು, ಹಂಡಂಗರು—ತಮ್ಮ ಸ್ಥಾನ ಮಾನದ ಬಗೆಗೆ ಬಹಳ ಅಭಿಮಾನ ತಳೆದಿದ್ದರು. ಅವರಂ ಕಠೋರರು, ಒಣ ಹೆಪ್ಮೊ ಯವರು ಇದ್ದಂ, ಯಶವಂತರಾಯನನ್ನು ಅವಮಾನಿಸುತ್ತಿದ್ದರು, ಕೀಳಾಗಿ ನಡಿಸಿಕೊಳ್ಳು ಪ್ರಿದ್ದರಂ. ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಪ್ರಕೃತಿಯಂ ಈ ಸಣ್ಣ ಹಂಡಂಗನ ವಂನಸಿಗೆ ಅದರಿಂದ ನೋವೆನಿಸಿ

ಸಮಾಜ ಸಂಧಾರಣೆಯಂನ್ನೆ ತಿರಸ್ಕರಿಸತೊಡಗಿದ, ಕಂಡಂ ಬೆಚ್ಚಿಬೀಳತೊಡಗಿದ. ತನ್ನ ತಾಯಿ ತನ್ನನ್ನು ಪ್ರೀತಿಸುವದಿಲ್ಲೆಂದಂ ಅನಿಸತೊಡಗಿತಂ ಹಂಡಂಗನಿಗೆ. ಅಂತೇ ಎಲ್ಲರಿಂದ ದೂರಾಗಿ ಏಕಾಂಗಿ ಬಾಳಿಗೆ ವಂನಸೋತ.

ಈ ಸತ್ವ ಪರೀಕ್ಷೆಯ ಸವಂಯಕ್ಕೆ ಅವನಿಗೆ ಶ್ರೀಧರಪಂತ ಎಂಬ ವಿದ್ವಾಂಸರ ಪರಿಚಯ ಸಾಧಿಸಿತಂ. ಅವರಂ ಖಟ್ಟಾ ದೇಶಾಭಿಮಾನಿಗಳಂ. ಯಶಪಂತರಾಯನ ಬಗೆಗೆ ಅವರಿಗೆ ವಿಶೇಷ ಸಹಾನಂಭೂತಿ. ಅವರ ಆಶ್ರಯಂ, ರಕ್ಷಣೆಯಂಲ್ಲಿ ಹಂಡಂಗನಂ ಇರತೊಡ ಗಿದ. ಅಂದಿನಿಂದ ಕಾಲೇಜಂ ಜೀವನಾವಧಿಯವರೆಗೂ ಶ್ರೀಧರಪಂತರಂ ಅವನ ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕ, ಉಪದೇಶಕರಾಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿದರಂ. ಅವರಂ ಯಶವಂತರಾಯನ ಸ್ವಭಾವವನ್ನೆ ರೂಪಿಸಿದರಂ. ಹಾಗೇ ಅವನ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವ, ವಿಚಾರ ಸರಣಿ. ಯಶಪಂತರಾಯನೆಂದರೆ ಶ್ರೀಧರಪಂತರ ಪರಾಮರಿಕೆಯ ಫಲವಾದರಂ. ತನ್ನ ಆಶ್ರಯಂದಾತರಂತೆ ಯಶವಂತರಾಯನೂ ರಾಜಕೀಯ ಸಂಧಾರಣೆಯ ಖಟ್ಟಾ ಅನಂಮೋದಕನಾದನಂ. ಸಮಾಜ ಸಂಧಾರಣೆ ಎಂದರೆ ಕೆಂಡ ಕಂಡ ಆದನಂ!

'ಗಣಪತರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಗಣಪತರಾಯಂನಂ ವಿಂಲ್ 'ವಂಹಿಳೆಯಂರ ಪರಾಧೀನತೆ' ಗ್ರಂಥವನ್ನು ಪ್ರಮಾಣ ಎಂದಂ ಬಗೆದಿದ್ದ ನಂ. 'ಯಶವಂತರಾವ ಖರೆ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಯಂಶವಂತರಾಯನಂ ಇಟಲಿಯ ಸಂವಿಖ್ಯಾತ ರಾಷ್ಟ್ರಾಭಿಮಾನಿ ಮ್ಯಾರಿನಿಯಂನ್ನು ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕ ಎಂದಂ ತಿಳಿದಿದ್ದ ನಂ.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಕಾದಂಬರಿ ವಾಂಗಿಯಾವದು. ಯಶವಂತರಾಯನ ಜೀವನದ ಆರಂಭದ ಬೆಳವಣಿಗೆಯ ದಿಸೆಯಂನ್ನು ವಿವೇಚಿಸಂವದು. ಅಂದರೆ ಅವನ ಹನ್ನೆರಡರಿಂದ ಇಪ್ಪತ್ತು ವರ್ಷಗಳ—ಎಂಟಂ ವರ್ಷಗಳ—ಕತೆ ಇದಂ. ಸ್ವಭಾವ ಹಾಗೂ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವ ನಿರೂಪಣೆಯ ಮಾನದಿಂದ 'ಯಶವಂತರಾವ ಖರ' ಕಾದಂಬರಿ ಹಿಂದಿನ ಮೂರು ಕಾದಂಬರಿಗಳಿಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ಸುಧಾರಿಸಿರಂವರು. ಅವರ ಮೊಟ್ಟ ಮೊದಲಿನ ಕಾದಂಬರಿಯಾದ 'ವಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ' ಯಂಲ್ಲಿ ಪಾತ್ರ ಪರಿಪೋಷಣೆ ಅಷ್ಟು ಹೆಚ್ಚು ಇರದು. ಅವು ನಿರ್ಜೀವ ಇಲ್ಲದಿದ್ದರೂ ಸ್ಥೆ ಗಿತ ಮಾದರಿಯವಾಗಿದ್ದವು. 'ಗಣಪತರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ 'ವಂಧಲಿಸ್ಥಿ ತಿ'ಗಿಂತ ಹೆಚ್ಚಿನ ಪಾತ್ರ ಪರಿಪೋಷಣೆ ಉಂಟಂ. ಕಾಶೀನಾಥ ಪಂತನ ವಂಡದಿ ಸೀತಾಬಾಯಿಯಂ ಪಾತ್ರ ಚಿತ್ರಣವು ಬಹಳ ವಂನಹಿಡಿಯಂಂವದಂ. 'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸಂವರಾರಂ?' ಎಂಬದಂ ಮುಂದಿನ ಹೆಚ್ಚೆ. ಒಂದು ಮೊಗ್ಗೆ ಹೂವಾಗಿ ಸಂದರವಾಗಿ ಅರಳುವಂತೆ ಯಮೂ ಹಂಡಾಗಿ ಇದ್ದವಳು ಕ್ರಮೇಣ ತರಂಣಿ ಆಗಂವಳಂ. ಏನೂ ಬಾಯಿಂ ಮಾತಿನಿಂದ ಒಡ ನಂಡಿಯದೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಈ ಬದಲಾವಣೆಯನ್ನು ಜಾಣ್ಮೆಯಿಂದ ಸಾಧಿಸಿ ತೋರಿ ಸಂವರು. ಆದರೆ 'ಯಾಶವಂತರಾವ ಖರೆ'ಯ ಐದಂ ನೂರು ಪುಟದ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಒಂದೇ ಒಂದು ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಬೆಳವಣಿಗೆಗಾಗಿ ವಿಶಾಸಲಾಗಿದೆ. ಒಂದು ವ್ಯಕ್ತಿಯ ಬೆಳವಣಿ ಗೆಯಂ, ಆತ್ಮಗತ ಶಕ್ತಿ-ಒಲವುಗಳಂ ಒಂದನ್ನೊಂದು ಸೇರಿದಾಗ ಆಗಂವದೆಂದಂ ಒಂದೆಡೆ ನಿವೇದಿಸಲಾಗಿದೆ. ಇನ್ನೊಂದೆಡೆ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಪ್ರಸಂಗಗಳು ಹೇಗೆ ವ್ಯಕ್ತಿಯ ವೇಲೆ

ಪರಿಣಾವಂ ಬೀರಂವವೆಂದಂ ಹೇಳಲಾಗಿದೆ. ಈ ಕಾದಂಬರಿ ಇಂತಂ ವಿವರಗಳ ನೆಲೆವೀಡಂ. ಕೆಲವು ಅಪ್ರಧಾನ ಪಾತ್ರಗಳ ಬೆಳವಣಿಗೆ ಕೂಡ ವಶಾರ್ವಿಕವಾಗಿದೆ.

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ನಾವು ವಿಚಾರಗಳ ಹಾಗೂ ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿಗಳ ತಾಕ ಲಾಟದ ಪರಿಪೂರ್ಣ ವರ್ಣನೆಯನ್ನು ಕಾಣುವೆವು. ಇದಂ ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಸವಂಕಾಲೀನ ಪರಿಸ್ಥಿ ತಿಯ ವೈಶಿಷ್ಟ್ಯ. ಈ ಪುಸ್ತಕದ ಮೊದಲಿನ ಪರಿಚ್ಛೇದದಲ್ಲಿ ಈ ವಿಚಾರದ ಸಂಳಿವು ಉಂಟಂ. ರಾಜಕೀಯ ಬೇಡಿಕೆಗಳಿಗೆ ವಿಶೇಷ ಮಾನ್ಯತೆ ಇತ್ತ ಶ್ರೀಧರಪಂತನಂ ಅಂಥ ಜನರ ಮಂಂದಾಳೆನಿಸಿ ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಗಳಿಗೆ ಗೌಣ ಸ್ಥಾನ ಕಲ್ಪಿಸಿರಂಮನಂಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಗಳ ಆವಶ್ಯಕತೆಯೂ ಇಲ್ಲವೆಂಬ ಮಟ್ಟಕ್ಕೆ ಹಲವರಂ ಮಂಟ್ಟಿರಂವರಂ.

ತನ್ನ ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿಗಳ ಪ್ರಚಾರಕ್ಕಾಗಿ ಯಂಶವಂತರಾಯಂನಂ ಏನಂ ಮಾಡಿ ದ್ದಾನು, ಅವನ ಜೀವನ ರೀತಿ ಯಾವ ಬಗೆಯದಂ, ತನ್ನ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು ಅವನಂ ಸರಿ ಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕಾಯಿತೊ ಏನೊ,—ಎಂಬ ಎಲ್ಲ ವಿಚಾರಗಳು ಓದಂಗರ ಊಹಾ ವಿಲಾಸಕ್ಕೆ ಬಿಟ್ಟ ವಿಷಯಂಗಳು.

ವಂಂಂದಿನ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿ 'ನಾನಂ' (1893-1895). ಇದರಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಮತ್ತೆ ತಮ್ಮ ಆತ್ಮ ಚರಿತೆಯ ರೀತಿಗೆ ವಂರಳಿರುವರು. ಈ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿಯ ಲೇಖಕರಂ ಭಾವು ಎಂಬವರು. ನಂತರ ಅವರಂ ಸಂನ್ಯಾಸಿ ಆಗಂವರಂ. ಭಾವಾನಂದ ಎಂದಂ ಹೆಸರಿಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವರು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ಹಿಂದಿನ ವಂೂರಂ ಕೃತಿಗಳೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಬಹಂದು. ವಿರೋಧಾಂಶಗಳನ್ನು ಅರಂಹಬಹುದು. 'ಗಣಪತರಾವ' ಹಾಗೂ 'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸುವರಾರಂ?'—ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಪ್ರವಂಂಖ ವಿಚಾರಗಳೆಂದರೆ, ಸ್ತ್ರೀ ಶಿಕ್ಷಣ ಹಾಗೂ ಅವರ ಸ್ಥಿತಿಗತಿ, ಸ್ಥಾನವಶಾನಗಳನ್ನು ವಿವರಿಸಂವದಂ. ವಿಷಯಾವು ಸಾಮಾಜಿಕ. 'ಯಶವಂತರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ರಿ ರಾಜಕೀಯ ಸಂಧಾರ**ಣೆಗೆ** ಇದೆ. ಸಾವಾಜಿಕ ಸುಧಾರಣೆಗೆ ಇದು ವಿರೋಧಿ ಆದದ್ದು. 'ನಾನು' ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ಈ ಎರಡೂ ಅಂಶಗಳಿಗೆ ಅಷ್ಟೇ ಪ್ರಾವಾಂಖ್ಯತೆಯಾನ್ನು ಸಲ್ಲಿಸಲಾಗಿರುವದು. ಯಾವ ರಂಗದಲ್ಲಿ ಒಂದು ವ್ಯಕ್ತಿ ದಂಡಿಯಂಬೇಕೊ ಎಂಬಂದಂ ಅವರವರ ವೈಯಂಕ್ತಿಕ ಯೋಗ್ಯತೆ, ಆಯ್ಕೆಯ ಸರಣಿಯನ್ನು ಅವಲಂಬಿಸಿರಂವವು. ಎರಡೂ ಕ್ಷೇತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಕಾರ್ಯಪಸಗಬಲ್ಲ ಆತ್ಮವಿಶ್ವಾಸ ಇದ್ದವರಂ ಹಾಗೂ ಮಾಡಬಹುದು. 'ಗಣಪತರಾವ' ಹಾಗೂ 'ಯಶವಂತ ರಾವ ಖರೆ'-ಎರಡೂ ಅಪೂರ್ಣ ಕಾದಂಬರಿಗಳು. ಆದಂದರಿಂದ ಗಣಪತರಾಯಂ, ಯಂಶವಂತರಾಯಂ ಇವರಂ ತವ್ಮು ವಿಚಾರಸರಣೆಯಂ ಪ್ರಚಾರಕ್ಕಾಗಿ ಏನಂ ಮಾಡಿರ ಬಹಂದಂ ನವಂಗೆ ಹೊಳೆಯದು. ಆದರೂ ತೀರ ಮುಂದಿನ ಕಾದಂಬರಿ 'ಕರ್ವುಯೋಗ' ದಲ್ಲಿ ಗಣಪತರಾಯಂನಂ ದೊಡ್ಡ ಸರಕಾರಿ ಹಂದ್ದೆಗೆ ಏರಿದಂದಂ ಕಂಡಂಬರಂವದಂ. ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣೆಗಳ ಹವ್ಯಾಸ ಅವನು ತೊರೆದಂತಿಲ್ಲ.

ತದ್ವಿರಂದ್ಧವಾಗಿ 'ನಾನಂ' ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ನಿವೇದಕ ಭಾವು ತನ್ನ ಶಿಕ್ಷಣವನ್ನು ಪೂರ್ತಿಗೊಳಿಸಂವನಂ, ಆರ್ಟ್ಸ್ ದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಪದವಿ, ಕಾಯಿದೆಯಲ್ಲಿ ಒಂದು ಪದವಿ ಪಡೆಯುವನು. ಅನಂತರ ಜನತಾ ಜನಾರ್ದನನ ಸೇವೆಗೆ ಅಣಿಯಾಗುವನು. ಅವನು ಭಾಷಣಗಳನ್ನು ಮಾಡುವನು. ತನ್ನ ವಿಚಾರ ಪ್ರಣಾಲಿಗೆ ಮೂರ್ತ ಸ್ವರೂಪ ಬರಲೆಂದು ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಬರೆಯುವನು. ಒಂದು ವಂಠವನ್ನು ಸ್ಥಾಪಿಸುವನು. ಅಲ್ಲಿ ಸೇವಾ ಬಂದ್ಧಿಯ ಮಹನೀಯರು, ಮಂಹಿಳೆಯರು ಬಂದು ಕೆಲಸ ಮಾಡುವರು. ಕನ್ನ ವೇಳೆ ಹಾಗೂ ಶಕ್ತಿಯನ್ನು ಸೇವೆಗಾಗಿ ವಿಶಾಸಲಿಡಲು ಅವನು ಸಂನ್ಯಾಸಿ ಆಗುವನು. ಅತಿ ಕೆಲಸ ಮಾಡಿ ಮಾಡಿ ಕೊನೆಗೆ ಮಂರಣ ಹೊಂದುವನು—'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸುವರಾರು?'— ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿಯಂತೆ. ಭಾವಾನಂದರ ಶಿಷ್ಯ ರಪಾನಂದನಂ ಕತೆಯನ್ನು ಮುಗಿಸಲು ಒಂದು ಪರಿಚ್ಛೇದವನ್ನು ಕೂಡಿಸುವನು.

ಯಶವಂತರಾಯನ ಸ್ವಭಾವದ ಹಾಗೂ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವದ ಕ್ರವುಬದ್ಧ ನಿರೂಪಣೆ ಯನ್ನು—ಬಾಲ್ಯದಿಂದ ತಾರಂಣ್ಯದವರೆಗೆ—ಶ್ರೀಧರಪಂತರ ಪ್ರಭಾವಲಯಂದಲ್ಲಿ ವುಂದುವರಿದುದನ್ನು, ಲೇಖಕರು ತೃತೀಯ ಪುರುಷದಲ್ಲಿ ವಿವೇಚಿಸಿರುವರು. 'ನಾನು' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಸಂವಂ ಸಂಮಾರಂ ಅದೇ ಕಾಲಾವಧಿಯಂ ವರ್ಣಿಸಲ್ಪಟ್ಟಿ ರಂಪದಂ. ಆದರೆ ಅದನ್ನು ಭಾವು ಆತ್ಮಚರಿತೆಯ ಧರ್ತಿಯಲ್ಲಿ ಬಣ್ಣ ಸಂಪನಂ. ಅವನೇ ಕಾದಂಬರಿಯ ಪ್ರವಾಂಖ ಪಾತ್ರ. ಯಂಶವಂತರಾಯ ಹಾಗೂ ಭಾವು ಇವರಂ ಇಬ್ಬರಂ ಹಿರಿಯಂ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಪ್ರಭಾವದಲ್ಲಿ ಬರುವರು. ಯಂಶವಂತರಾಯನ ವೋಲೆ ಪ್ರಭಾವ ಬೀರಿದ ಶ್ರೀಧರಪಂತನಂ ಆಕ್ರವಂಣಶೀಲ, ದೃಢ ಪಂನಸಿನವನಂ. ಹೆರವರ ಬಗೆಗೆ ಅವನಲ್ಲಿ ಆದರವಿಲ್ಲ. ತನಗಿಂತ ಬೇರೆ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂಪಡಂವವರನ್ನಂತೂ ಕಂಡರೆ ನಿಟ್ಟ ನೆರಳು ಆಗಂವದಿಲ್ಲ ಅವನಿಗೆ. ತದ್ವಿರಂದ್ಧವಾಗಿ ಭಾವೂನ ಮಾರ್ಗದರ್ಶಕ ಹಾಗೂ ಉಪದೇಶಕನಾದ ಶಿವರಾವಂಪಂತನಂ ಬಹಂಶಃ ಶ್ರೀಧರಪಂತನಷ್ಟು ಪೂರ್ವೀಕ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವ ಉಳ್ಳವನಿರಲಿಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅವನಂ ಉದಾರ ವಂನಸಿನವ. ಅಭಿಪ್ರಾಯಂಗಳಲ್ಲಿ ಸಮ ತೋಲ ಉಂಟಂ. ಆದೇ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಅವನವು ಖಟ್ಟುನಿಟ್ಟು ಅಭಿಪ್ರಾಯಂಗಳಂ. ಅವುಗಳನ್ನೇ ಅನಂಸರಿಸಂವನಂ. ಅವನ ದೃಷ್ಟಿಯಂಲ್ಲಿ ಸಾಮಾಜಿಕ ರಾಜಕೀಯ ಸಂಧಾರಣೆಗಳೆರಡೂ ಅಷ್ಟೆ ವಂಹತ್ವದವು, ಆವಶ್ಯಕವಾದಂವು. ಅವನಂ ತನ್ನ ವಂಗಳಂ ಸಂಂದರಿಗೆ ಶಿಕ್ಷಣ ಕೊಡಿಸುವನಲ್ಲದೆ, ಅವಿವಾಹಿತಳಾಗಿ ಉಳಿಯಂಲು ಒಪ್ಪುವನಂ. ಸವಶಾಜ ಸೇವೆಗಾಗಿ ಜೀವನವನ್ನು ವಂಂಡಂಪಿಡಲಂ ಅಡ್ಡ ಬರುವದಿಲ್ಲ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ದೃಷ್ಟಿಯಲ್ಲಿ ಆದರ್ಶ ವ್ಯಕ್ತಿ ಹೇಗಿದ್ದನೊ ಅದರ ಪ್ರತಿರೂಪ ಶಿವರಾವುಪಂತ.

'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸುವರಾರಂ ?' ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ನಾವು, ಯವಂೂ ತಾಯಿ ನಿವೇದಿಸಿ ದಂತೆ. ಆಕೆಯ ಹಾಗೂ ಸೋದರ ದಾದಾನ ಪಾತ್ರದ ಪರಿಪೋಷಣೆ ಗೋಚರಿಸಂವದಂ. 'ನಾನಂ' ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ವಂೂವರಂ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಚಿತ್ರಣವು ಕಾಣಬರಂಪದಂ—ಸ್ವತಃ ಭಾವು. ಸೋದರಿ ತಾಯಿ ಹಾಗೂ ಶಿವರಾವಂಪಂತನ ಮಗಳು ಸುಂದರಿ—ಇವರವು. ನಿಪೇದಕ ಭಾವು. ಅದು ಮಹಿಳಾ ಲೋಕ, ಅಂತೇ ಆಕೆಯ ನಿರೀಕ್ಷಣೆ ಹಾಗೂ ಅನಂಭವ ಸೀಮಿತವಾಗಿರುವವು. ಅಲ್ಲದೆ ಆಕೆಯ ಅಭಿರಂಚಿಗಳೂ ಕೂಡ ಸಹಜವಾಗಿ ವಂನೆತನಕ್ಕಷ್ಟೆ ಸಂಬಂಧಿಸಂವವು. ನಿಕಟ ಬಳಗದವರೂ ಸರಿ. ಗಂಡಸಿನ ಲೋಕ ತದ್ವಿರಂದ್ಧ ವಾಗಿ

ನಿರೀಕ್ಷಣೆ. ಅನಂಭವ ಅಭಿರಂಚಿಗಳ ಮಾನದಿಂದ ವಿಸ್ತೃತವಾಗಿರಂವದಂ. ಈ ಅಂತರವು ಎರಡೂ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಎದ್ದಂ ಕಾಣಂವದಂ. ಇದರಿಂದ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಜೀವನ ನಿರೀಕ್ಷಣಾ ಶಕ್ತಿಯಂ ಪ್ರಕಟವಾಗಂವದಲ್ಲದೆ, ಪಾತ್ರಗಳ ಹೃದಯವನ್ನು ಒಳಹೊಕ್ಕು ನೋಡುವ ಅವರ ಕೌಶಲವೂ ಅಭಿವ್ಯಕ್ತವಾಗುವದಂ.

ಯಮೂವಿಗೆ ಹೋಲಿಸಲಾಗಿ, 'ನಾನಂ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿಯ ತಾಯಿ ಬೇರೆ ಮಾದರಿಯ ವ್ಯಕ್ತಿಯಾಗಿ ಗೋಚರಿಸಂವಳಂ. ಯವಂೂ ಪ್ರೀತಿಸುವ ಹಾಗೂ ಪ್ರೀತಿಗೆ ಪಾತ್ರಳಾದ ತರುಣ ಸ್ತ್ರೀ. ಗಂಡನೊಡನೆ ಮುಂಬಯಿಯಂಲ್ಲಿಯ ಆಕೆಯ ಬಾಳು ಅಲ್ಟ ಕಾಲದ್ದಾಗಿದ್ದರೂ ರಸವತ್ತಾಗಿತ್ತು. ಅವನ ವಂರಣಾನಂತರ ಆಕೆ ಬಹು ಕಾಲ ಬದುಕಲಿಲ್ಲ. ತಾಯಿಯ ಆರಂಭದ ಜೀವನವು ಆಪತ್ತಿನೊಡನೆ ಹೋರಾಟದ್ದು. ಆಕೆಯದು ವಜ್ರ ಹೃದಯ. ಆಕೆ ಸತ್ವಶಾಲಿ, ದೃಢ ವಂನಸ್ಸಿನವಳಂ, ಆತ್ಮವಿಶ್ವಾಸ ಉಳ್ಳವಳು. ಆದರೆ ಆಕೆ ವಿವೇಕಿ. ಆಕೆಯ ಕರ್ತವ್ಯ ಬಂದ್ದಿ, ಹೊಣೆಗಾರಿಕೆ ಮಾದರಿಯವು. ಭಾವು ಹಾಗೂ ತಾಯಿಯ ತಂದೆ ಹೊಣೆಗೆಟ್ಟ ಬಡಾಯಖೋರ. ಅವನು ಕುಟುಂಬ ತೊರೆದು ಹೋದ. ಹೆಂಡತಿಯ ಸೋದರನ ಕೊರಳಿಗೆ ಎಲ್ಲರನ್ನು ಹಾಕಿದ. ಆಗೀಗ ಬಂದು ಕೆಲ ಕಾಲ ನೆಲಸಿದರೂ ಕಟು ಅನಂಭವಪೇ ಅವನಿಂದ ಎಲ್ಲರಿಗೆ. ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಅವಸೆಂದರೆ ಜಂಗುಪ್ಸೆ. ತಾಯಿಯ ತಾಯಿ ಸ್ವತಂತ್ರ ವಂನೋವೃತ್ತಿಯಂವಳು, ದೃಢ ನಿರ್ಧಾರದವಳು, ಚಂಡಿ. ಒಮ್ಮೊಮ್ಮೆ ಈ ಮೂಲಕ ಮಕ್ಕಳಿಗೆ ಬಿರು ನಂಡಿಯಂತ್ತಿದ್ದಳು. ತನ್ನ ಕೃತಿಯ ಪರಿಣಾವಂದ ಪ್ರಜ್ಞೆಯೇ ಅವಳಿಗಿರುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ತಾಯಿ ಸಣ್ಣ ವಳಿರುವಾಗಲೆ ಆಕೆಯಂ ಲಗ್ನ ಅರವತ್ತು ವರ್ಷದವನೊಬ್ಬನೊಡನೆ ಆಯಿತಂ. ಅವನಿಗೆ ಈಕೆ ವೂೂರನೆಯಂ ವಂಡದಿ. ಅವನಂ ಕಂಡಂಕ, ಫಟಿಂಗ. ಅವನೊಡನೆ ಬಾಳುವದಂ ಅಸಾಧ್ಯವೆಂದಂ ಬಗೆದಂ ಆಕೆ ವಂನೆಗೆ ಬಂದಳಂ. ತನ್ನ ಸೋದರ ಹಾಗೂ ಶಿವರಾಮಪಂತರ ನೆರವಿನಿಂದ ಶಿಕ್ಷಣಕ್ಕೆ ಮೊದಲು ಮಾಡಿದಳು. ತನ್ನ ತಾಯಿಯ ಕಡೆಯ ಕಕ್ಕ ಹಾಗೂ ತಾಯಿ ಇವರೀರ್ವರ ಇಚ್ಛೆಗೆ ವಿರಂದ್ದ ವಾಗಿಯೇ ಆಕೆಯ ಶಿಕ್ಷಣ ಶಕಟ ವಾಂದುವರಿಯಿತು. ಆಗಿನ ಕಾಲದ ರೀತಿನೀತಿಗಳ ವಿರಂದ್ಧ, ತಾಯಿಯ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲವು. ಎಲ್ಲ ಟೀಕೆ, ನಿಂದಾಪರ ಸಂಗತಿ, ಸಾಮಾಜಿಕ ದಬ್ಬಾಳಿಕೆ—ಮೊದಲಾದಪುಗಳಿಗಾಕೆ ತುತ್ತಾದಳಂ, ಧೈರ್ಯದಿಂದ ಎದಂರಿ ಿದಳು. ಇವೆಲ್ಲಕ್ಕೂ ಆಕೆ ನಸಂವೂ ವಂಣಿಯಂಲಿಲ್ಲ. ಇಷ್ಟಿದ್ದರೂ ಆಕೆ ತನ್ನ ಗಂಡನಂ ಕಾಯಿಲೆ ಬಿದ್ದಂ, ಮರಣಾವಸ್ಥೆ ಯಲ್ಲಿರಂವಾಗ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಹೋದಳು. ಅವನ ಶಂಶ್ರೂಷೆ ಕೈಕೊಂಡಳಂ. ಶಿಕ್ಷಣವು ಪೂರ್ತಿಯಾದ ನಂತರ ಆಕೆ ತನ್ನ ಸೋದರನಂ ವಾಸಿಸಂತ್ತಿದ್ದ ರು ವುರವನ್ನು ಸೇರಿದಳಂ. ಸಾವಾಜಿಕ ಸೇವೆಗೆ ಕಟಿಬದ್ಧ ಳಾದಳು. ವುರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿ ಯಲ್ಲಿ ಸ್ತ್ರೀಯೊಬ್ಬಳು ಈ ಮಾದರಿಯಂ ಆದರ್ಶ ಜೀವನ ನಡಿಸಿದುದಂ ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿನ ಬಾರಿ ಎನ್ನ ಬೇಕಂ. ರಖಮಾಬಾಯಿಂ, ಪಂಡಿತ ರಮಾಬಾಯಿಯಂತಹ ಹೆಣ್ಣು ಮಂಕ್ಕಳು ಇದ್ದುದರಿಂದಲೆ ಆಕೆಯ ಪಾತ್ರಕ್ಕೆ ವಾಸ್ತವತೆ ಉಂಟಾಯಿತು.

ಸುಂದರಿ ಬೇರೊಬ್ಬ ಅಪರೂಪ ಮಾದರಿಯ ವ್ಯಕ್ತಿ. ಆಕೆ ಹಾಗೂ ಭಾವು ಕೂಡಿಯೇ ಬೆಳೆಯುವರು. ತಂದೆ ಶಿವರಾವುಪಂತರ ವಾತ್ಸಲ್ಯವುಯ ಮಾರ್ಗದರ್ಶನ, ಸೌಜನ್ಯ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಂಲ್ಲಿದ್ದವು. ಅವರಂ ಬೆಳೆ ಬೆಳೆದಂತೆ ಪರಸ್ಪರ ಆಕರ್ಷಣೆ ಪ್ರೀತಿ ಹೆಚ್ಚಿ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಹಾಗೂ ರಹಸ್ಕಾತ್ಮಕ ಪರಿವರ್ತನೆ ಉಂಟಾಯಿತು.

ಶಿವರಾವಂಪಂತರ ಆಪೇಕ್ಷೆಯಂತೆ ತಾಯಿಯಂತೆ ಸಂದರಿ ಸಹ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡಯ ಬೇಕೆಂದಿದ್ದಿತು. ಅವಿವಾಹಿತಳಾಗಿದ್ದಂ ಸಮಾಜ ಸೇವೆ ಸಲ್ಲಿಸಬೇಕೆಂದಂ ಹಾರೈಸಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಸ್ವಭಾವತಃ ಸಂಂದರಿ ತಾಯಿಯಂತೆ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆಕೆ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಯಮೂನಂತೆ ಇದ್ದಳು. ಸೂಕ್ಷ್ಮ, ವಾತ್ಸಲ್ಯವಂಯ, ಪ್ರೀತಿಯಂ, ಪ್ರೀತಿಸಂವ ವ್ಯಕ್ತಿ ಆಕೆ. ಶಿವರಾವು ಪಂತರಿಗೆ ಕೊಂಚ ನಿರಾಸೆ ಎನಿಸಿತು. ಅವರಂ ತಮ್ಮ ವಿಚಾರಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಬದಿಗೊತ್ತಿ ಸುಂದರಿಯನ್ನು ವಿವಾಹವಾಗಲು ಭಾವುನಿಗೆ ಕೇಳಿಕೊಳ್ಳುವರು. ಅವರಿಬ್ಬರು ಪರಸ್ಪರರಿಗೆ ಅನಂರೂಪರು. ವಿವಾಹವು ಯಂಕ್ತವಾಗಂತ್ರಿತ್ತು. ಆದರೇನಂ? ಈ ವಿಚಾರ ಉದಿಸಿದಂದೇ ತಡವಾಗಿ. ಇಷ್ಟರಲ್ಲಿಯೇ ಭಾವು ಬ್ರಹ್ಮಚಾರಿಯಾಗಿ ಬಾಳ ಬೇಕೆಂದು ಸಂಕಲ್ಪಿಸಿರುವ. ತನ್ನ ಜೀವನವನ್ನೇ ಸಮಾಜ ಕಾರ್ಯಕ್ಕಾಗಿ ಧಾರೆ ಎರೆದಿರು ಮನು. ಶಿವರಾವಂಪಂತರಿಗೆ ನಿರಾಸೆ ಎನಿಸಿತು. ಇದು ಎರಡನೆಯ ಬಾರಿ. ಆದರೆ ಅವರು ವಿವೇಕಿ. ಎಲ್ಲ ಸರಿಪಡಿಸಿಕೊಂಡರು. ಇನಿಸೂ ಗುಣಗುಟ್ಟಲಿಲ್ಲ!

ಲೇಖಕರಂ ತಮ್ಮ ಕೃತಿಗೆ ಈ ಮಾದರಿಯಂ ತಿರುವನ್ನು ತರಬೇಕಿತ್ತೊ ಹೇಗೆ ಎಂಬದಂ ವಾದಗ್ರಸ್ತ ವಿಷಯಂ. ಆದರೆ ಅವರಂ ಈ ಎಲ್ಲ ಬೆಳವಣಿಗೆಯನ್ನೂ, ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳನ್ನು ಅತೀವ ಕೌಶಲದಿಂದ ನಿರೂಪಿಸಿರಂವರು.

'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸಂವರಾರಂ ?' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿಯೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡಿದರೆ, 'ನಾನಂ' ಕಾದಂಬರಿ ನಿಷ್ಠುರ ಹಾಗೂ ಕಠೋರ ಎನ್ನಲೇಬೇಕಂ. ಕರ್ತವ್ಯಪರತೆ, ಸಂಯಂವಂ ಇವುಗಳಂ ಭಾವನಾವಂಯಂತೆ, ವಂನೋವಿಕಾರಗಳನ್ನು ಬದಿಗೆ ಸರಿಸಂವವು. ಈ ಅಂತರಂಗದ ಲಕ್ಷಣವನ್ನು ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಇಡೀ ಕಾದಂಬರಿಯಂದ್ದಕ್ಕೂ ಉಳಿಸಿ ಕೊಂಡು ಬಂದಿರಂವದಂ ಅವರ ಪ್ರತಿಭೆಗೆ ಸಜೀವ ಸಾಕ್ಷಿ. ಅಲ್ಲದೆ ಇಲ್ಲಿಯ ಸಾಮಾಜಿಕ ಪ್ರಜ್ಞೆ ಅತ್ಯಂತ ವ್ಯಾಪಕ, ಸವಂಗ್ರತೆಯ ಸ್ವರೂಪ ಉಳ್ಳದ್ದಂ. ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಸಾಮಾಜಿಕ ಪ್ರಜ್ಞೆ ಯಂಳ್ಳ ವಂಧ್ಯವಂ-ತರಗತಿಯಂ ವರ್ಗದ ಜನರ ವಂನಸಿನಲ್ಲಿ ಸಂಳಿಯಂವ ಎಲ್ಲ ಬಗೆಯಂ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಜಾಗರೂಕತೆಯಿಂದ ಲಕ್ಷಿಸಿರುಪರಂ.

ಈಗ ನಾವು ಈ ಮೂರೂ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಒಟ್ಟಾಗಿ ತೆಗೆದಂಕೊಂಡಂ ಚರ್ಚಿ ಸಂವೆವು. ಅವು ಯಾವುವೆಂದರೆ,—'ಜಗತ್ತು ಹೀಗಿದೆ' (1897-99), 'ಭಯಾನಕ ಸತ್ವ ಪರೀಕ್ಷೆ' (1901-1903) ಹಾಗೂ 'ಮಾಯಾ ಬಜಾರ' (1910-1912). ಹೀಗೆ ನಾವು ಮಾಡಂವಾಗ 'ಇಂದೆ' (1904) ಎಂಬ ಕೃತಿಯಂನ್ನು ಬಿಟ್ಟಂತಾಯಿತಂ. ಆದರೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕೊನೆಯ ಕಾದಂಬರಿ 'ಕರ್ಮಯೋಗ' ಇದರೊಡನೆ ಅದನ್ನು ತೆಗೆದಂಕೊಳ್ಳುವವು. ಯಾಕಂದರೆ ಎರಡೂ ಅಪೂರ್ಣ; ವಸ್ತು ಸಾದೃಶ್ಯ ಬೇರೆ!

ಈ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಇತರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಿಗಿಂತ ಎಷ್ಟೋ ಬೇರೆ ಆಗಿವೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಅಷ್ಟು ತೃಪ್ತಿಕರವೂ ಇಲ್ಲ. 'ಜಗತ್ತು ಹೀಗಿದೆ' ಎಂಬದು ರಾಧಾಬಾಯಿ

ಹಾಗೂ ಆಕೆಯ ವಂಗ ಸೀತಾರಾವಂರ ಕತೆ. ರಾಧಾಬಾಯಿ ವಿಧವೆ. ಪತಿಯ ವಂರಣಾ ನಂತರ ಆಕೆಯನ್ನು ಆಕೆಯ ವುಲವಂಗ (ಗಂಡನ ಮೊದಲ ಹೆಂಡತಿಯ ಮಗ), ಹೆಂಡತಿ ್ರಕಾಡುವದು, ಕೆಟ್ಟ್ ರೀತಿಯಿಂದ ನಡಿಸಿಕೊಳ್ಳುವದು, ಅವಮಾನಿಸುವದು. ಕೊನೆಗೆ ಆಕೆಯ ಮಲಮಗನ ಸೊಸೆ ಆಕೆಯನ್ನು ಮನೆ ಬಿಟ್ಟು ಹೊರದೂಡುವಳು. ತಂದೆಯ ವುಗೆಗೆ ಆಕೆ ಬರಬೇಕಾಯಂತು. ಆಕೆಯ ತಂದೆ ಬೇಗ ಸಾಯುವರು. ಅವರ ಮನೆ ತನ್ನ ವು ತ ಪತಿಗೆ ಒತ್ತಿ ಹೋಗಿರುವದು, ಮಲವಂಗನ ವಶವಾಯಿತು. ಅಂದಿನಿಂದ ಆಕೆಗೆ ನಾನಾ ಬಗೆಯ ವ್ಯಥೆ ಉಂಟಾಗುವದು. ವಂಲಪುಗ, ಸೊಸೆ, ಸ್ನೇಹಿತರು ಎಲ್ಲರೂ ಆಕೆ ಯನ್ನು ಪೀಡಿಸಂಪರಂ. ಆದರೆ ಆಕೆ ಶಾಂತ ಚಿತ್ತಳಂ, ಸದ್ಗಾಣಿಯಂ. ಮಗನೂ ಹಾಗೆಯೇ. ಕೊನೆಗೆ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ತಿರಂವು ವಂರುವಾಗಿ, ವಂಚಕರಂ ಬಂದ್ದಿ ಕಲಿಯುವರಂ. ರಾಧಾಬಾಯಿಂಗೂ ಆಕೆಯ ಮಗನಿಗೂ ಅವರ ಪಾಲಿನ ಆಸ್ತ್ರಿ ದೊರೆತಂ ಸುಖದಿಂದ ಬಾಳಂವರಂ. ಹೀಗೆ ಅನ್ಯಾಯ ನಿರ್ನಾಮವಾಗಿ ಕಲ್ಯಾಣದ ಕೈ ಮೇಲಾಗಂಪದಂ. ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿಯ ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳು ಎರಡು ಪ್ರದೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಸಂಭವಿಸುವವು. ಆರಂಭದ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಘಟನಾ ಸ್ಥಳವು ಪುಣೆಯಂ ಸದಾಶಿವ ಪೇಟೆ ಇರಂವದಂ. ಅದರ ಪರಿಚಯಂ ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ನಿಕಟವಾಗಿರುವದು. ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಉತ್ತರಾರ್ಧದ ಘಟನೆಗಳಂ ಖಂಭಖಾಬಾದ ಎಂಬ ಕಾಲ್ಪನಿಕ ಊರಲ್ಲಿ ನಡೆಯಂವವು (ಈ ಹೆಸರೇ ಲಂಚಲೋರ ತನವನ್ನು ನಿರ್ದೇಶಿಸಂವದಂ). ರಾಧಾಬಾಯಿಯ ವಂಲವಂಗ ಚಿಂತೋಪಂತನಂ ಸಂಸ್ಥಾನದ ದಿವಾಣನಾಗಿ ನಿಯಂವಂಕವಾಗಿರಂವನಂ. ಇಲ್ಲಿಂದಲೇ ಅವನ ಚತಂರ ಒಳ ಸಂಚಂಗಳಂ ನಡೆಯುವವು. ರಾಧಾಬಾಯಿ, ಆಕೆಯ ವಂಗ ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕು ಗಾಸಿ ಯಾಗಂವರು. ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಇಂಥ ವಾತಾವರಣದ ಪರಿಚಯ ಇರುವದಿಲ್ಲ. ಅಂತೇ ಆ ವಿವೇಚನೆ ಪರಿಣಾವಂಕಾರಿ ಆಗಿರುವದಿಲ್ಲ. ಕತೆಯಂ ಕುತೂಹಲವು ಕಂಗ್ಗುವದಂ; ಪಾತ್ರಗಳಂ ಒಂದೇ ಮಾದರಿಯಂವಾಗಂವವು, ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಂ ಪೂರ್ವ ನಿಯೋಜಿತ ವಾದಂವು. ಅಕಸ್ಮಾತ್ತಾಗಿ ಜರಂಗಂವ ಘಟನೆಗಳೇ ಬಹಳ. ಒಟ್ಟು ಕಾದಂಬರಿ ನೀತಿ ಭೂಯಿಷ್ಟವಾಗಂವದು. ತೀರ ಕೆಲವೇ ಪಾತ್ರಗಳಂ ಪರಿಣಾವಂಕಾರಿಯಾಗಿ ಇಲ್ಲಿ ನಿರ್ಮಿತ ವಾಗಿರಂವವು.

'ಭಯಾನಕ ಸತ್ವ ಪರೀಕ್ಷೆ' (1901-1903) ಹಾಗೂ 'ಮಾಯಾಬಾಜಾರ' (1912)—ಈ ಎರಡೂ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಒಟ್ಟಿಗೆ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಅವಲೋಕಿಸ ಬೇಕು. ಯಾಕೆಂದರೆ ಅವೆರಡರಲ್ಲಿ ಸಾದೃಶ್ಯದ ಅನೇಕ ವಿಷಯಗಳುಂಟು. ವಂಹಾ ರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿಯ ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಂಧಾರಣಾ ಆಂದೋಲನದಲ್ಲಿಯ ಕೆಲವೊಂದು ಪ್ರಗತಿ ಯನ್ನು ಅವು ನಿರ್ದೇಶಿಸುವವು. ಆದರೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿ ರಚನೆಯ ಬಗೆಗೆ ವಿಶೇಷ ತಿಳಿಸುವದಿಲ್ಲ.

'ಭಯಾನಕ ಸತ್ವಪರೀಕ್ಷೆ' ಎಂಬದು ಕವುಲಾ ಈಕೆಯ ಕತೆ. ಆಕೆ ಬಳವಂತರಾವ ಹಾಗೂ ದ್ವಾರಕಾಬಾಯಿಯ ವಂಗಳು. ಬಳವಂತರಾಯನೊಡನೆ ಲಗ್ನವಾಗುವ ಮೊದಲೆ ದ್ವಾರಕಾಬಾಯಿ ವಿಧವೆ ಆಗಿದ್ದಳು. ಇದರಿಂದ ಬಳವಂತರಾಯನಂ ಸಮಾಜ ಸಂಧಾರ ಕನಂ ಇದ್ದ ನೆಂದು ತಿಳಿದುಬರುವದು. ತನ್ನ ವಂಗಳು ಹದಿನಾಲ್ಕು ಹದಿನೈದು ವರ್ಷದವ ಳಾಗುವವರೆಗೆ ಆಕೆ ಅವಿವಾಹಿತಳಾಗಿ ಉಳಿಯಂಲು ಒಪ್ಪಿರುವನು. ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಆಕೆಗೆ ಯುಕ್ತ ಶಿಕ್ಷಣ ಒದವಿಸಿರುವನು. ಇದು ಅಲ್ಲದೆ ಪ್ರಭಾಕರ ಹಾಗೂ ಪದ್ಮಾಕರ ಎಂಬ ತರುಣರನ್ನು ತನ್ನ ವುನೆಗೆ ಆಗೀಗ ಬರಲು ಹರಟೆ ಹೊಡೆಯುಲು ಅನುವು ಕಲ್ಪಿಸಿ ಕೊಟ್ಟಿರುವನು. ಕಾಲಾಂತರದಲ್ಲಿ ಪದ್ಮಾಕರನು ಕವುಲುಳನ್ನು ಲಗ್ನ ವಾಗಲು ಬಳವಂತ ರಾಯುನ ಒಪ್ಪಿಗೆ ಕೇಳುವನು. ಅದು ದೊರೆಯುವದು. ಅವನ ತಂದೆ ದಾದಾ ಸಾಹೇಬ ನಿವೃತ್ತ ಸರಕಾರಿ ಅಧಿಕಾರಿ. ಅವನು ಸಂಧಾರಣಾ ವಿರೋಧಿ ಆಗಿದ್ದು, ಈ ವುದಂಪೆಗೆ ಸವ್ಮುತಿಸುವದಿಲ್ಲ. ಆದರೇನು? ಏನು ವಿರೋಧ ಬಂದರೂ ಪುದುವ ಜರುಗುವದು. ಅವನು ಸಿಟ್ಟಿನಿಂದ ಮುಗನನ್ನು ಬಿಟ್ಟುಕೊಡುವನು.

ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿಯೆ ತೊಡಕಂಗಳಂ ಏಳಲಾರಂಭಿಸಂವವು. ಸುಧಾರಣಾ ಪಕ್ಷ, ಸಂಧಾರಣಾ ವಿರೋಧಿ ಪಕ್ಷ ಇವುಗಳ ಮೂಲಕ ಈ ತೊಡಕಂಗಳೆಂದಂ ಎನಿಸೀತಂ. ಆದರೆ ಕಾದಂಬರಿ ಈ ಸರಣಿಯಂಲ್ಲಿ ಪುಂದುವರಿಯುವದಿಲ್ಲ. ಅದು 'ರಹಸ್ಕ್ರಾತ್ಮಕ' ಕತೆಯ ಸ್ವರೂಪ ತಳೆಯುವದು. ಈ ತೋದರೆಗಳಿಗೆ ಕಾರಣ ಎಂದರೆ, ರಾಜಾರಾವು ಎಂಬವನು. ಅವನು ಮೋಸಗಾರ, ಕಳ್ಳ ಹಾಗೂ ಖೊಟ್ಟಿ ಸಹಿ ವೂಡುವವ. ಅವನಂ ಪ್ರಭಾಕರ ಹಾಗೂ ಕವುಲಾ ಇವರ ವಿರಂದ್ಧ ಪದ್ಮಾಕರನ ವಂನಸಿನಲ್ಲಿ ವಿಷ ಬೀಜ ಬಿತ್ತುವನಂ. ಕವುಲಾ ಅವನ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಿಶ್ವಾಸಘಾತಕಿ ಆಗಿರುವಳೆಂದಂ ಸಂಶಯ ಹಂಟ್ಟಿಸಂವನಂ. ಪದ್ಮಾ ಕರನ ಹಸ್ತಾಕ್ಷರಗಳಲ್ಲಿ ಅವನಂ ಕವಂಲೆಗೆ ಖೊಟ್ಟಿ ಸಹಿಯಂ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ನಿಂದಾಪರ ಓಲೆ ಬರೆಯುವನು. ಅದರಿಂದ ಆಕೆಗೆ ವೃಥೆ ಆಗಂವದು. ಕೊನೆಗೆ ಅವನಂ ಬಲೆಯಂಲ್ಲಿ ಸಿಗುವನು. ತನ್ನ ಅಪರಾಧಗಳನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳುವನು. ಸಂಶಯದ ಕಾರ್ಮೋಡಗಳು ಚದರಿ ಹೋಗಂವವು. ಮನಸಿನ ಆಗಸ ನಿರಭ್ರ ಆಗಂವದಂ. ಒಳ್ಳೆ ಜನರೆಲ್ಲ ಒಟ್ಟುಗೂಡಿ ಎಲ್ಲರೂ ಸಂಖಿಸಂವರಂ. ಇದಂ ವುುಖ್ಯವಾಗಿ ವಸ್ತುನಿಷ್ಠ ಕಾದಂಬರಿ. ಆದರೆ ತಾಳ್ಮೆ ಗೆಟ್ಟ, ಸಂಲಭವಾಗಿ ಮೋಸಕ್ಕೆ ತಂತ್ತಾಗುವ ಪದ್ಮಾಕರನೇ, ಹಾಗೂ ವಿರುದ್ಧ, ನಿರಪರಾಧಿ ಕವುಲಾಳ ಸ್ವಭಾವವನ್ನು ಲೇಖಕರಂ-ಅನೇಕ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ವಶಾರ್ವಿಕವಾಗಿ ರೂಪಿ ಸಿರುವರು. ಕವುಲಾಳ ಬಗೆಗಿನ ದಾದಾಸಾಹೇಬನ ವಶಾನಸಿಕ ಪರಿವರ್ತನೆ ಒಳ್ಳೆ ಚೆನ್ನಾಗಿ ನಿರೂಪಿತವಾಗಿರುವದಂ. ಇದರಿಂದ ಸ್ವಭಾವತಃ ದಾದಾಸಾಹೇಬ ಒಳ್ಳೆ ವಂನಂಷ್ಯನೆಂದಂ ವಂನದಟ್ಟಾಗಂವದಂ.

'ಮಾಯಾ ಬಾಜಾರ' (1910-1912) ಎಂಬದಂ ಈ ಹಿಂದೆ ಚರ್ಚಿಸಲಾದ ಎರಡಂ ಕಾದಂಬರಿಗಳಂತೆ ಪೂರ್ಣವಾದಂದಂ. ಆವುಗಳಲ್ಲಿಯಕಿಂತ ಮಾನವೀ ಆಸ್ಥೆಯ ಅಂಶವು ಇಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚು. ಆದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಪರಿಣಾವಂಕಾರಿ ನಿರೂಪಣಾ ರೀತಿ ಇರದ್ದರಿಂದ ದೋಷಯಂಕ್ತವಾಗಿದೆ. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ಎರಡಂ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಕಥಾ ಪ್ರವಾಹಗಳು ಸಮಾಂತರವಾಗಿ ಸಾಗುತ್ತವೆ. ಅವು ಉಚಿತವಾಗಿ ತಾದಾತ್ಮ್ಯ ತಳೆದಿಲ್ಲ.

ಕಾದಂಬರಿಯಂ ವೂರು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಬಗೆಯ ಗುಂಪುಗಳ ಜನರ ಜೀವನದಲ್ಲಿಯಂ ಘಟನೆಗಳನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವದು. ಆದರೆ ವಾಂಖ್ಯವಾಗಿ ಎರಡು ಗುಂಪುಗಳು ಹೆಚ್ಚು

ಸಂಬಂಧಿಸಿವೆ. ಪದ್ಮಾವತಿಯಂ ಆಬಾಸಾಹೇಬನೆಂಬ ಸವಶಾಜ ಸಂಧಾರಕನ ವಂಗಳಂ. ಅವನಂ ಆಕೆಗೆ ಸ್ವಲ್ಪ ಶಿಕ್ಷಣ ಕೊಡಿಸಿರಂವನಂ. ಒಬ್ಬ ತರಂಣ ಬಡ ವಂನಂಷ್ಯನೊಡನೆ —ಬಾಳಾಸಾಹೇಬ—ಆಕೆಯಂ ಲಗ್ನವನಂ ನೆರವೇರಿಸಂವನಂ. ಆಗ ಆಕೆಯ ವಯಸ್ಸು ಸಂಮಾರಂ ಹದಿನಾಲ್ಕು ಹದಿನೈದಂ. ಪದ್ಮಾವತಿಗೆ ಇಬ್ಬರಂ ಸೋದರರಂ. ಆಬಾ ಸಾಹೇಬನ ಕಠೋರ ವೃತ್ತಿಯಂ ವಯೂಲಕ ಅವರಿಬ್ಬರಂ ವಂನೆ ಬಿಟ್ಟು ಹೋಗಿರಂವರಂ. ಆಬಾಸಾಹೇಬನು ತನ್ನ ಎಲ್ಲ ಪ್ರೀತಿಯಂನ್ನು ವಂಗಳ ವೆಂಲೆಯೇ ಧಾರೆ ಎರೆದು ವಂಕ್ಕಳನ್ನು ಹೀನಾಯಮಾನವಾಗಿ ನಡಿಸಿಕೊಂಡಿರಂವನೆಂದಂ ತಾಯಿಯಂ ತಕರಾರಂ. ಆದಂದರಿಂದ ಆಕೆಗೆ ಮಗಳ ಬಗೆಗೆ ಅಷ್ಟೊಂದಂ ಸಹಾನುಭೂತಿ ಇಲ್ಲ. ಲಗ್ನದ ನಂತರ ಬಾಳಾ ಸಾಹೇಬನು ಆಬಾಸಾಹೇಬನ ಕುಟುಂಬದೊಡನೆ ಇರಲು ಬರಂವನಂ. ಕಾಯಿಂದೆ ಅಭ್ಯಾಸಕ್ಕೋಸಂಗ ಅವನನ್ನು ಇಂಗ್ಲಂಡಿಗೆ ಕಳಿಸಿರಂವರಂ. ತನಗೆ ಮೋಸ ಮಾಡಿ ಲಗ್ನ ಮಾಡಿದ್ದಾರೆಂದಂ ಅವನು ಸೇಡಿಗಾಗಿ ಕಂದಿಯಂತ್ತಿರಂವನಂ. ಅವನು ದುಷ್ಟ. ಸ್ವಭಾವತಃ ಸಂಶಯ ಪಿಶಾಚಿ ಹಾಗೂ ಕಾರಸ್ಥಾನಿ.

ಇನ್ನೊಂದಂ ಕಂಟುಂಬ ದಾದಾಸಾಹೇಬನದಂ. ಅವನ ಹೆಂಡತಿ, ಮಗ ವಸಂತ ರಾಯ, ಮಗಳಂ ಮಾಲತಿ ಜೊತೆಗೆ ಇರುವರು. ಮಾಲತಿ ಕೂಡ ಸಂಶಿಕ್ಷಿತಳಂ. ಮಂಧುಕರ ನೊಡನೆ ಆಕೆಯ ವಿವಾಹ ಆಗಿರುವದಂ. ಅವನಂ ಲಗ್ನಾನಂತರ ಇಂಡಿಯನ್ ಸಿವ್ಹಿಲ್ ಪರೀಕ್ಷೆಗಾಗಿ ಇಂಗ್ಲಂಡಿಗೆ ಪ್ರಯಾಣ ಬೆಳಿಸಿರುವನಂ. ಬಾಳಾಸಾಹೇಬನಂ ಹೋದ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಅವನೂ ಅಲ್ಲಿಗೆ ಹೋಗಿರುವನಂ.

ಈ ಎರಡು ಕುಟುಂಬಗಳು ಬಹಳ ಪ್ರೀತಿಯಿಂದ ಇದ್ದವು. ಪರಸ್ತರರು ಭಟ್ಟಿ ಆಗುತ್ತಿದ್ದರು. ವಸಂತರಾಯ ಹಾಗೂ ಪದ್ಮಾವತಿ ಬಾಲ್ಕದ ಸ್ನೇಹಿತರು. ಇಬ್ಬರ ನಡುವೆ ಮಧುರ ಬಾಂಧವ್ಯ ನೆಲಸಿರುವದು. ಆಕೆಯ ಬಗೆಗೆ ವಸಂತರಾಯನ ಭಾವನೆ ಗಳು ಉಕ್ಕಟವಾಗಿದ್ದು ಅವನು ಲಗ್ನವಾಗದೆ ಇರಬೇಕೆನ್ನು ತ್ತಾನೆ. ಆದರೆ ಪದ್ಮಾವತಿ ವಂಹಾ ವಿವೇಕಿ, ಬಹಳ ಜಾಣಳು. ಬಾಳಾಸಾಹೇಬನು ಇಂಗ್ಲಂಡಿನಲ್ಲಿದ್ದಾಗ ವಸಂತ ರಾಯನಂ ವೋಲಿಂದ ಮೇಲೆ ಪದ್ಮಾವತಿಯನ್ನು ಸಂದರ್ಶಿಸುತ್ತಿದ್ದನು. ಇದರಿಂದ ಬಾಳಾಸಾಹೇಬನಿಗೆ ಪದ್ಮಾವತಿಯ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕತನದ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಸಂಶಯವು ತಲೆ ದೋರುವದು. ಅವನು ಇಂಗ್ಲಂಡಿನಿಂದ ಆಕೆಗೆ ಆಗೀಗ ಅವಮಾನಕಾರಕ ಹಾಗೂ ವಯಖಸ್ತುತಿಯ ಓಲೆಗಳನ್ನು ಬರೆಯುವನು.

ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಆರಂಭವಾದಾಗ ಆಬಾಸಾಹೇನಂ ನಿಧನ ಹೊಂದಿರುವನು. ಇಂಗ್ಲಂಡಿನಿಂದ ಬಂದೊಡನೆ ಬಾಳಾಸಾಹೇಬನು ಪದ್ಮಾಪತಿಗೆ ಆಬಾಸಾಹೇಬನ ತಿಜೂರಿಯ ಕೀಲಿಕೈ ಬೇಡುವನು. ಅವನು ಮಾಡಿಟ್ಟ ವುೃತ್ಯು ಪತ್ರ ನೋಡಬೇಕೆಂದು ಬಯಸಿದನು. ಪದ್ಮಾಪತಿಯು ಇದಕ್ಕೆ ಸಮ್ಮತಿಸುವದಿಲ್ಲ. ಆಕೆ ದೃಢ ನಿರ್ಧಾರದ ಸತ್ವಶಾಲಿ ಮಹಿಳೆ. ಗಂಡನೆಂದು ಆಕೆ ಅವನನ್ನು ಗೌರವಿಸುತ್ತಿದ್ದಳು, ಆದರ ಮಾನವತೆಯ ಮಾನದಿಂದ ಅವನನ್ನು ತುಚ್ಛೇಕರಿಸಿದ್ದಳು.

ವಂಂದೆ ಬರಂವ ಕತೆ ಸಂದೀರ್ಘ ಹೋರಾಟ ಹಾಗೂ ಬಿಗಂವಿನದಂ. ಇಬ್ಬರೆ ನಡಂವೆ ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಘರ್ಷಣೆ ನಡೆಯಂವದಂ. ಬಾಳಾಸಾಹೇಬನಂ ಕಂಡಿಯಂವ ನಾದಕ್ಕೆ ಬಿದ್ದಂ ಮೋಸಗಾರರ ತಂಡಕ್ಕೆ ಸೇರಿ ಪದ್ಮಾವತಿಯನ್ನೂ ಬಗೆ ಬಗೆಯಾಗಿ ಪೀಡಿಸಂವನಂ. ಹರಿಭಾವುರಂತಹರ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಇಂಥ ವಿಷಯಂವು ಒಳ್ಳೆ ಪೋಷಕ. ಎರಡೂ ಪಾತ್ರಗಳಂ ಅತೀವ ತೊಡಕಿನವು. ಅವರ ಸಂಬಂಧವೂ ಅಸ್ತವ್ಯಸ್ತ. ಆದರೆ ಕತೆ ಉದ್ದೋನಂದ್ದ ಬೆಳೆದು ಒಳಸಂಚಂಗಳಿಗೆ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ ಉಂಟಾಗಂವದಂ. ಸಾಮಾಜಿಕ ಹಾಗೂ ಮಾನಸಶಾಸ್ತ್ರದ ಬೆಳವಣಿಗೆಯಂ ಅಂಶಗಳಂ ಮೂಲಿಗಂಪಾಗಂವವು. ಏನಿದ್ದರೂ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಈ ಎರಡೂ ಪಾತ್ರಗಳ ಚಿತ್ರಣವು ಪರಿಣಾವಂಕಾರಿಯಾಗಿದೆ. ಅವರ ಕೌಶಲವು ಎದ್ದು ಕಾಣುವದಂ.

ಕಾದಂಬರಿಯಂ ವರ್ೂರನೆಯಂ ಘಟಕವೆಂದರೆ, ವಂಥರಾಬಾಯಿಂ ಎಂಬ ವಿಧವೆಯಂ ಬಾಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದುದು. ಆಕೆಯಂ ಪತಿ ತೀರಿಹೋಗಿರಂವನಂ. ಹಾಗೇ ತಾಯಿಂ ತಂದೆ ಗಳೂ ಇಲ್ಲ. ಸೋದರ ಸೋದರಿಯಂರ ಹೊಟ್ಟೆಯಂ ಪ್ರಶ್ನೆ ಆಕೆಗೆ ಕಾಡಂವದಂ. ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಆಕೆ ಶಾಲಾ ಶಿಕ್ಷಿಕೆಯಾಗುವಳಂ.

ಆಕೆಯ ನೆರೆಹೊರೆಯಂ ದಿಗಂಬರಪಂತನಂ ಆಕೆಯಂ ದಿವಂಗತ ತಂದೆಯಂ ಗೆಳೆಯಂ. ಆಕೆಯಂ ಸಂರಕ್ಷಣ, ಮಾರ್ಗದರ್ಶನ ನೆವದಲ್ಲಿ ಅವನಂ ಆಕೆಯಂ ವೇಂಲೆ ಅಧಿಕಾರ ಬೀರಂವನಂ. ಆಕೆಯ ಅಧಾರ್ವಿಕ ಹಾಗೂ ಆಕರ್ವಾಠ ನಡತೆಗಾಗಿ ಆಕೆಯನ್ನು ಟೀಕಿಸಂ ವನಂ. ತನ್ನ ಮಾತಿಗೆ ಆಕೆ ಏನೂ ಸೊಪ್ಪು ಹಾಕಂವದಿಲ್ಲ ಎಂದಂ ಕಂಡಂಬಂದೊಡನೆ ಅವನಂ ಆಕೆಗೆ ಕಾಡತೊಡಗಂವನಂ. ಆಕೆಯಂ ಬಗೆಗೆ ಸಲ್ಲದ ನಿಂದಾಪರ ಸಂದ್ದಿ ಹರಡಂ ಮನು. ಕೊನೆಗೆ ಆಕೆ ಜೀವದ ಹಂಗು ದೊರೆದಂ ಕೆರಳಿ ಆ ಸ್ಥಳವನ್ನೇ ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟು ಬೇರೆಡೆ ಹೋಗಂವಳಂ. ಪದ್ಮಾವತಿಯಂ ನೆರೆಹೊರೆಯಂಲ್ಲಿಯೇ ಆ ವಂನೆ. ಈರ್ವರಂ ಕ್ಷಪ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ಗೆಳತಿಯಂರಾಗಂವರಂ. ಪಂಧಂರಾಬಾಯಿಂಯಂ ಬಾಳಂ ಈಗ ನೆವ್ಮುದಿಯಂ ದಾಗಂವದಂ. ಬಹಂ ದಿನಗಳಿಂದ ಕಾಯಿಂಲೆಯಿಂದ ಬಳಲಂತ್ತಿದ್ದ ಪದ್ಮಾವತಿ ಈಗ ಸಾಯಂವಳಂ. ತನ್ನ ಆಸ್ತಿಯಂನ್ನೆಲ್ಲ ವಂಥಂರಾಬಾಯಿಂಗೆ ಮಾಡಿ ತನ್ನ ವಂಗನ ರಕ್ಷಣೆ ಯನ್ನು ಆಕೆಗೆ ಒಪ್ಪಿಸುವಳು.

ವಂಧುಕರ ಹಾಗೂ ಮಾಲತಿ ಅವರು ವಿದೇಶದಿಂದ ಭಾರತಕ್ಕೆ ಬಂದೊಡನೆ ಕತೆ ಯಂಲ್ಲಿ ವಂಧುಕರನ ಸಂಳಿವು ಹತ್ತದು. ಈ ಪ್ರಕಾರ ಕಾದಂಬರಿ ಕೇವಲ ಪದ್ಮಾ ವತಿಯಂದು, ವಂಥಂರಾ ಬಾಯಿಯ ದೈವಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದ್ದಾಗಿರುವದು.

ವಾಸ್ತವವಾಗಿ ಪದ್ಮಾವತಿಯಂ ಜೀವನ ವೈಯಂಕ್ತಿಕ ಸಂಬಂಧ ಹಾಗೂ ಸಂಘರ್ಷ ಗಳಿಂದ ತುಂಬಿಕೊಂಡಿದ್ದರೆ ಮಥಂರಾಬಾಯಿಂ ಸಾಮಾಜಿಕ ದಬ್ಬಾಳಿಕೆಗೆ ಒಳಗಾದವಳಂ. ವಂಥಂರಾಬಾಯಿಯು ವಿಪತ್ಪರಂಪರೆ, ಆಕೆಗೆ ಉಂಟಾದ ವಿರೋಧ, ಆಕೆಯಂ ಬಗೆಗೆ ಹರಡಿದ ನಿಂದಾ ವೃಂಜಕ ಮಾತಂಗಳಂ—ಎಲ್ಲ ಆಗಿನ ಕಾಲದ ಹಿಂದೂ ವಂಧ್ಯವಂ ವರ್ಗದ ಸಮಾಜದ ಚಿತ್ರಣ. ಅದಂ ಸತ್ವ ಪರೀಕ್ಷೆಯಂ ಸವಂಯಂ. ಹಲವು ಹಿಂದೂ

ವಿಧವೆಯಂರು ಆಗ ಶಿಕ್ಷಣ ಪಡೆದು ಸ್ವಾವಲಂಬಿಗಳಾಗಂತ್ತಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಹಳೆಯ ಪರಂಪರೆಯ ವುಂಡಲಿಗೆ ಈ ಸಂಧಾರಣೆ ಎಷ್ಟು ಸರಿದೋರಂತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಇದನ್ನು ಅವಹೇಳನ ಗೈಯ್ಯುತ್ತಿದ್ದರು. ಹೀಗೆ ಸಾಮಾಜಿಕ ದೃಷ್ಟಿಕೋನದಿಂದ ನಿರಂಕಿಸಿ ದಾಗ, ಮಥುರಾಬಾಯಿಯ ಕತೆಗೆ ಮಹತ್ವ ಹೆಚ್ಚು. ಇಲ್ಲಿ ನಮಗೆ ತೋರಿದ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಆ ಪಾತ್ರದ ಚಿತ್ರಣ ಮಾರ್ಮಿಕವಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಪದ್ಮಾ ವತಿಯ ಪಾತ್ರಕ್ಕೇ ವಿಶೇಷ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯವೀಯಂಲಾಗಿದೆ. ಈ ಎರಡೂ ಕತೆಗಳನ್ನು ಕಲಾತ್ಮಕವಾಗಿ ಹೊಂದಿಸಿಲ್ಲ. ಒಳಸಂಚಿನ ಹಾವಳಿ ಹೆಚ್ಚಿ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಸುನಿಶ್ಚಿತ ಪರಿಣಾಮಕ್ಕೆ ಚ್ಯುತಿಯಂಬಟಾಗಿದೆ!

'ಇಂದೇ' (1904-1907) ಹಾಗೂ 'ಕರ್ಮಯೋಗ' ಕಾದಂಬರಿಗಳೆರಡೂ ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿವೆ. ವಿಷಯಂದ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂಂದ ಪರಿಕಿಸಲಾಗಿ ಇವೆರಡನ್ನು 'ಗಣಪತರಾವ', 'ಯಶವಂತರಾವ ಖರೆ' ಹಾಗೂ 'ನಾನಂ' ಈ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಸರಣೆಯಲ್ಲಿಯೇ ಇರುವವು. ಆದರೆ ಒಂದು ಹೆಜ್ಜೆ ಮುಂದೆ ಇಟ್ಟಿರುವವು. 'ಗಣಪತರಾವ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ 'ಮಹಿಳೆಯರ ಉದ್ದಾರ'ದ ಪ್ರಶ್ನೆಗೆ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ಯವಿತ್ತು. ಅಲ್ಲದೆ ವಂಹಿಳಾ ಶಿಕ್ಷಣ, ವಂದಂವೆಯ ವಯ ಹೆಚ್ಚಿ ಸಂವದಂ, ಪುರಂಷರೊಡನೆ ಅವರ ಸವಶಾನ ಸ್ಕಂದತೆ—ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಂ ಅಡಕ ಆಗಿದ್ದವು. 'ಯಾಶವಂತರಾವ ಖರೆ'ಯಾಲ್ಲಿ ರಾಜಕೀಯ ಸಂಧಾರಣೆಗೆ ವಂಹತ್ವ ಬಂದಿತಂ. 'ನಾನಂ' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಈ ಎರಡೂ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿಗೆ ಅಷ್ಟೆ ವಂನ್ನಣೆ ದೊರೆತಿತಂ. 'ಇಂದೇ' ಎಂಬಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ವಿಸ್ತೃತತೆ ಗೋಚರಿಸಿತಂ. 1901ರಲ್ಲಿ ಕಲಕತ್ತೆ ಯಲ್ಲಿ ನಡೆದ ಭಾರತೀಯಂ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಕಾಂಗ್ರೆಸ್ಸಿನ ಕಾರ್ಯಕಲಾಪಗಳಲ್ಲಿ ಭಾಗ ವಹಿಸಿ ಬಂದ ನಾಲ್ಕು ಜನರ ಚರ್ಚೆಯೊಡನೆ ಕಾದಂಬರಿ ಆರಂಭವಾಗಂವದಂ. ಕೆಲವು ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಂ ಹಿಂದಿನ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಬಂದಿರಂವರಂ. ಅವರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬನಂ ಗಣಪತರಾಯ, ಸಮಾಜ ಸಂಧಾರಕ ವರ್ಣಾದಾಳಂ. ಇನ್ನೊಬ್ಬ ಯಶವಂತರಾಯ, ರಾಜಕೀಯ ಸುಧಾರಣಾ ವಂುಖಂಡ. ಮೂರನೆಯಂವನೆಂದರೆ ಕೃಷ್ಣರಾಯ. ಅವನಂ 'ಯಂಶವಂತರಾವ ಖರೆ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಕೃಷ್ಣಬಾಪು ಆಗಿರುವನು. ಭಾರತೀಯರಾದ ನಾವು ಉದ್ದಿವೆಂ ಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸದ ಹೊರತಂ ಏಳ್ಗೆ ಹೊಂದಲಾರೆವು ಎಂದಂ ಅವನ ಅಭಿಪ್ರಾಯ. ನಾಲ್ಕನೆಯಂವನೆಂದರೆ ನಾರಾಯಂಣರಾಯಂ. ಅವನಂ ಮೊದಲ ಸಲ ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುವನು. ನವಂಗೆ ಸಂಪೂರ್ಣ ರಾಜಕೀಯ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ದೊರೆಯದ ವಿನಹಾ ಏನೂ ಪ್ರಗತಿ ಸಾಧಿಸಲಾರೆವೆಂದಂ ಅವನ ಅಭಿವಂತ.

ಪ್ರವಾಸ ನಡೆದಾಗ ಗಾಡಿಯಂಲ್ಲಿ ಅವರ ಚರ್ಚೆ ನಡೆಯಂವದಂ. ಅನೇಕ ಪರಿಚ್ಛೇದ ಗಳಂದ್ದಕ್ಕೂ ಇದಂ ವರಾಂದಂವರಿಯಂವದಂ. ಒಂದಂ ವಂಟ್ಟದಲ್ಲಿ ಅದ್ವೈತಾನಂದ ಎಂಬ ಸ್ವಾವಿಂಗಳಂ ಆ ಬೋಗಿಯಂಲ್ಲಿ ಪ್ರವೇಶಿಸಂವರಂ. ಆ ಚರ್ಚೆಗೆ ತವ್ಮು ವಿಚಾರಮಾಲಿಕೆ ಯನ್ನು ಜೋಡಿಸಂವರಂ. ದೇವರಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ ಧರ್ವದಲ್ಲಿ ಶ್ರದ್ಧೆ ಇಲ್ಲದೆ ಯಾವ ಆಂದೋಲನಕ್ಕೆ ವರೂರ್ತ ಸ್ವರೂಪ ಬಾರದೆಂದಂ ಅವರ ದೃಢ ನಂಬಂಗೆ. ಕಾದೆಂಬರಿ ಸುಮಾರು ಎರಡು ನೂರು ಪುಟ ವಾಂದಂವರಿಯಂವದಂ. ಆದರೆ ಕಥಾ ನಿರೂಪಣೆ ವುಂಂದೆ ಸಾಗಂಪದಿಲ್ಲ. ಕೊನೆಯ ಗತಿ ಏನಂ? ಎಂದು ಹೊಳೆಯುವದೇ ಇಲ್ಲ. ಎಲ್ಲ ಊಹಾ ವಿಲಾಸಕ್ಕೆ ವಿಶಾಸಲಾಗಂಪದಂ. ಚರ್ಚೆ, ಪಾದ ವಿಪಾದಗಳಿಂದ ಕಾದಂಬರಿ ಕಂಸಿಯಂತ್ತ ನಡೆದಿದೆ.

'ಇಂದೇ' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿಯಂತೆ 'ಕರ್ಮಯೋಗ' (1913-1917) ಕೂಡ ಅಪೂರ್ಣವೇ ಇದೆ. ಕಥಾನಾಯಕ ಚಂದ್ರಶೇಖರನಂ ಗಣಪತರಾಯಂ (ಗಣಪತರಾವ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ನಾಯಕ) ಹಾಗೂ ಸರಸ್ವತಿಬಾಯಿಯ ವಂಗಂ. ಸರಸ್ವತಿಬಾಯಿ ಗಣಪತ ರಾಯಂನ ದ್ವಿತೀಯ ಪತ್ನಿ. ಆಕೆ ನಾನಾನ ಸೋದರಿ. ಗಣಪತರಾಯಂನನ್ನು ಲಗ್ನ ವಾಗಂವ ಮೊದಲಂ ಆಕೆ ವಿಧವೆ ಆಗಿದ್ದ ಳಂ. ನಾನಾ, ಅವನ ಪತ್ನಿ ಯಶೋದಾಬಾಯಿಂ ಹಾಗೂ ಅವರ ವಂಗಳಂ ಲೀಲಾವತಿ—ಎಲ್ಲರೂ ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿರಂವರಂ.

ಚಂದ್ರಶೇಖರನಂ ತನ್ನ ಎಂ. ಎ. ಪರೀಕ್ಷೆ ಪಾಸಾಗಿರಂವನಂ. ಅವನಂ ಪ್ರಥವಂ ತರಗತಿಯಂಲ್ಲಿ ಬಂದಂದರಿಂದ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಅವನ ಬಗೆಗೆ ಉಚ್ಚ ಆಸೆ ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳಂ. ಅವನಂ ಸಾಮಾಜಿಕ ಸೇವೆಗೆ ಜೀವನವನ್ನು ವಿಶಾಸಲಾಗಿರಿಸಂವನೆಂದಂ ನೆರೆ ನಂಬಿರಂವರಂ.

ಸ್ವತಃ ಚಂದ್ರಶೇಖರನಿಗೆ ತಾನಂ ಏನಂ ವಶಾಡಬೇಕೆಂಬಂದರ ಬಗೆಗೆ ಹೊಯ್ಮಾಟ ಇರೆಂವದಂ. ಈಗಿನ ವಂಟ್ಟಿಗೆ ಅವನಿಗೆ ವಿಶ್ರಾಂತಿ ಅಗತ್ಯ. ತನ್ನ ವಂದಿನ ಯೋಜನೆಗಳ ಬಗೆಗೆ ವಿಚಾರವಂಗ್ನನಾಗಿರುವನಂ. ತಂದೆಯಂತೆ ಅವನಿಗೆ ಶ್ರದ್ಧೆ ಇಲ್ಲ. ಅವನಂ ಖಚಿತ ನಿರ್ಧಾರಕ್ಕೆ ಬಾರದೆ ಇನ್ನೂ ಒಂದರ ತರಂವಾಯಂ ಒಂದಂ ಯೋಜನೆಯಂ ಬಗೆಗೆ ಪರ್ಯಾಲೋಚಿಸಂತ್ತಿರಂವಾಗ ಅವನಿಗೆ ಒಬ್ಬ ಸ್ವಾವಿಂಯ ಸಂದರ್ಶನವಾಗಂವದಂ. ಅವನಂ ಸ್ವಾವಿಂಯಂ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವಕ್ಕೆ ವಂಂಗ್ಧ ನಾಗಂವನಂ. ಹಾಗೆಯೇ ಅವನ ಘನಗಂಭೀರ್ಕೃ, ವಾಕ್ಸರಣಿ ವೆಂಬ್ಬು ಹಾಕಂವವು. ಚಂದ್ರಶೇಖರನ ವಂನಸಿನ ತೂಗಂಯ್ಯಾಲೆ ಅವರಿಗೆ ಸರಿದೋರಲಿಲ್ಲ. ನಾಳಿನ ಬಗೆಗೆ ಚಿಂತಿಸಿ ನಿರ್ಧಾರಕ್ಕೆ ಬರದಿರಂವದಂ ಅವರಿಗೆ ಸವಂಂಜಸ ಕಾಣದು. ದೇವರಲ್ಲಿ ವಿಶ್ವಾಸವಿಡದೆ ಎಸೆಗಂವ ಕೃತಿಗಳೆಲ್ಲವು (ಕರ್ವಂ) ಅರ್ಥವಿಹೀನ ವೆಂದಂ ಅವರ ತಿಳಂವಳಿಕೆ. ಈ ವಿಶ್ವವನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದ, ಆಳುವ ಆ ಶಕ್ತಿಯಂಲ್ಲಿ ಪ್ರತಿ ಯೊಬ್ಬನಂ ವಿಶ್ವಾಸವಿಡಬೇಕಂ. ಆ ಶಕ್ತಿ ಮಾಡಂವದೆಲ್ಲ ಲೋಕ ಕಲ್ಯಾಣಕ್ಕಾಗಿಯೇ. ಈ ವಂನಃಸ್ಥಿ ತಿಯಂಲ್ಲಿದ್ದಾಗ ಅವನಂ ತನ್ನ ತಾಯಿಂಯಂ ಕಡೆಯಂ ಕಕ್ಕ ನಾನಾನ ಬಳಿಗೆ ಹೋಗಂವನಂ. ಅಲ್ಲಿ ಕೆಲ ಕಾಲ ನೆಲಸಂವನಂ. ಅಲ್ಲಿ ಅವನಿಗೆ ತಾಯಿಯಂ ('ನಾನಂ') ಭೆಟ್ಟಿ ಆಗಂವದು. ಬಹಿ ('ನಾನಂ' ಎಂಬಲ್ಲಿಯಂ) ಎಂಬವರಂ ಸಂಸ್ಥಾಪಿಸಿದ ಆಶ್ರವಂ ವನ್ನು ತಾಯಿ ನಡಿಸಂತ್ತಿರಂವಳಂ. ಆಕೆಯ ವ್ಯಕ್ತಿತ್ವವನ್ನು ಕಂಡಂ ಬಹಳ ಪರಿಣಾವಂ ಆಗಂವನಂ. ಆಕೆಯ ಆಡಳಿತೆಯ ಧೋರಣೆ, ಆಲ್ಲಿಯ ವಿವಿಧ ವಿಭಾಗಗಳಂ—ಎಲ್ಲ ನಿರುಕಿಸಿ ತನಗೆ ಇಲ್ಲಿ ಕೈಕೊಳ್ಳಲು ಯುಕ್ತ ಕಾರ್ಯವಿದೆ ಎನಿಸುವದು. ಈ ವುಟ್ಟಕ್ಕೆ ಮುಟ್ಟಿದಾಗ ಕಾದಂಬರಿ ಪರಿಸಮಾಪ್ತ ಆಗುವದಂ.

ಅಸಂಖ್ಯಾತ ಪರಿಚ್ಛೇದಗಳು ಬಂದಿದ್ದರೂ ಕತೆ ಇಲ್ಲಿಯಂವರೆಗೆ ಏನೂ ಮುಂದು ವರಿದಿರಂವದಿಲ್ಲ. ಇಲ್ಲಿಯ ಇನ್ನೊಂದು ಕತೆಯಂಲ್ಲಿ ಹಚ್ಚಿನ ಜೀವಕಳ, ಕ್ರಿಯಾಶಕ್ತಿ ಕಾಣಂವದಂ. ಅದಂ ಭಾವುಸಾಹೇಬನ ಕಂಟಂಂಬದ್ದಂ. ಅವನಂ ಕಾಲೇಜಿನಲ್ಲಿ ಗಣಪತ ರಾಯನ ಸವಂಕಾಲೀನ. ಅವನಿಗೆ ತನ್ನ ಸಂಸ್ಕೃತ ಜ್ಞಾನದಲ್ಲಿ ಅಪೂರ್ವ ಅಭಿಮಾನ. ಅವನಿಗೆ ಸಂಧಾರಣೆ ಎಂದರೆ ಆಗದಂ. ಮನೆಯಂ ವ್ಯವಹಾರ ತೂಗಿಸಂಪಲ್ಲಿ ಅವನದಂ ದರ್ಪ ಅತಿ. ಆದರೆ ಅವನಂ ವಂಖಸ್ತುತಿಗೆ ಬಲಂ ಬೇಗ ಮರಂಳಾಗಂವನಂ. ತನ್ನಲ್ಲಿ ಅಪರಿವಿಂತ ಪಾಂಡಿತ್ಮ ಉಂಟೆಂದಂ ಅವನ ತಿಳಂವಳಿಕೆ. ವಿಕ್ರವಂಶೀಲನೆಂಬ ಒಬ್ಬ ನಿಷ್ಪ್ಪಯೋಜಕ ಉಡಾಳ ವ್ಯಕ್ತಿಯಂ ಬಲೆಗೆ ಬಿದ್ದಂ ಅವನ ಸಹಾಯದಿಂದ ನಾಟಕ ಒಂದನ್ನು ಅಣೆಗೊಳಿಸಂವನಂ. ಭಾವುಸಾಹೇಬನ ಮನೆಯಂಲ್ಲಿ ಆ ರಂಗತಾಲೀವಯ ನಡೆಯಂವದಂ. ಅವನ ಆಶ್ರಿತ ಹಾಗೂ ಪಾಲನೆಗೊಳಗಾದ ನರ್ಮದೆಯಂ ವಿಕ್ರಮಂ ಶೀಲನ ಪ್ರಭಾವಲಯದಲ್ಲಿ ಸಿಗಂವಳಂ. ಒಂದಂ ದಿನ ಸಂಜೆಯಂ ಕತ್ತಲೆ ಕಮಂಕಾಳಿನಲ್ಲಿ ಚಂದ್ರಶೇಖರನ ಕಣ್ಣೆಗೆ ಅವರಂ ಬೀಳಂವರಂ. ಆಕೆಯನ್ನು ಇದರಿಂದ ಪಾರಂ ಮಾಡಂ ವದಂ ಅವನಂ ತನ್ನ ಕರ್ತವ್ಯ ಎಂದು ಬಗೆಯಂಂವನಂ. ವಿಕ್ರವಂಶೀಲನಂ. ಹಾಗೆ ನೋಡಿ ದರೆ, ಉಡಾಳ.

ಚಂದ್ರಶೇಖರನಂ ಕೈಕೊಂಡ ಇನ್ನೊಂದಂ ಮಾರ್ಗವಿದಂ. ಆದರೆ ಕಾದಂಬರಿ ವಂಂದಂವರಿಯುವದಿಲ್ಲ. ಅಂತೇ ಅವನು ಏನಂ ಮಾಡಿರಬಹುದೆಂದಂ ತಿಳಿಯಾದಂ.

ಭಾವುಸಾಹೇಬನ ಕಂಟುಂಬದಲ್ಲಿ ಸಾಕಷ್ಟು ಮಾನವೀಯಂತೆಯ ನಾಟಕಾಂಶಗಳಂ ಉಪಲಬ್ಧವಾಗಂವವು. ಆದರೆ ಕತೆಯಂ ಈ ಭಾಗವು ಮೂಲ ಮಸ್ತುವಿಗೆ ಆನಂಷಂಗಿಕ ವಾಗಿ ಸಂಬಂಧಿಸಿದೆ. ಕತೆಯ ನೇಯ್ಗೆಯಂಲ್ಲಿ ಇದು ಎಷ್ಟರವಂಟ್ಟೆಗೆ ಹೊಂದಬಹಂದಿತ್ತೂ ಹೊಳೆಯಂದು. ಅಂತೂ ಈ ಕೊನೆಯಂ ಕಾದಂಬರಿಯಾದರೂ ನಮ್ಮನ್ನು ಊಹೆಯಂ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ವಿಹರಿಸಲು ಹಚ್ಚುವದಂ.

ಈ ಎಲ್ಲ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ನಾವು ಸಮಾಲೋಚಿಸಿದರೆ, ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಸಂಮಾರಂ ಆರಂ ಏಳಂ ವಂನೆತನಗಳ ಜೀವದ, ಆಗುಹೋಗುಗಳ ಬಗೆಗೆ ಬರೆಯಂಲು ಯೋಜಿಸಿರಬೇಕೆಂದು ಕಂಡುಬರುವದು. ಅಪೆಲ್ಲ ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಮಧ್ಯಮ ತರಗತಿ ಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದವು. ಮೂವತ್ತೈದಂ ವರ್ಷಗಳ ಕಾಲಾವಧಿ ಇದು. ಸಂಮಾರಂ ಇಪ್ಪತ್ತು ಜನರ ಕತೆಗಳು ಇದರಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿದ್ದು, ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರದ ಸಾಮಾಜಿಕ ಇತಿಹಾಸವೇ ಇಲ್ಲಿ ನಿರ್ಮಿತವಾದಂತೆ ಎನಿಸುವದಂ. ಒಂದಂ ಕಾದಂಬರಿಯಿಂದ ನಾವು ಇನ್ನೊಂದಕ್ಕೆ ಬಂದರೆ ವಂಹಿಳೆಯಂರ ಅಂತಸ್ತೂ ಸಂಧಾರಿಸಿದಂದೇ ನಮಗೆ ಗೋಚರಿಸಂ ವದು. ಅವರಿಗೆ ಶಿಕ್ಷಣದ ಸೌಕರ್ಯ ಸಿಕ್ಕಿದೆ. ಮಂದಂಪೆಯ ವಯಸ್ಸು ಕ್ರಮೇಣ ಏರಿದೆ. ವಿಧವಾ ಪುನರ್ವಿವಾಹಕ್ಕೆ ಅಡೆ ತಡೆ ನಡೆದಿದೆ. ಆದರೂ ಇವು ಜರಂಗಿದಂದಂಟು. ಆದರೆ ಒಂದಂ ವೇಳೆ ಅವರಂ ಲಗ್ನವಾಗಿರದಿದ್ದರೆ ಸಮಾಜ ಸೇವೆಗೇ ನಿಂತಿದಂದುಂಟು. ಇದಂ ವಸ್ತು ಸ್ಥಿತಿಗೆ ಅನಂಗುಣವಾದಂದಂ.

ಸಾವಾಜಿಕ ರಾಜಕೀಯ ರಂಗದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾಜಿಕ ಹಾಗೂ ರಾಜಕೀಯ ಸಂಧಾರಣೆಗಳ ಅತಿರೇಕವನ್ನು ನಾವು ಕಾಣಂಪವು. ಪೂರ್ಣ ಅವನ್ನು ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟರುವುದಿಲ್ಲ.

ಅಲ್ಪ ಸ್ವಲ್ಪ ಮಾರ್ಪಾಟಂ ಆಗಿರುವವು. ಆರ್ಥಿಕ ಹಾಗೂ ಔದ್ಯವಿಂಕ ಸ್ವರೂಪಕ್ಕೆ ರಾಷ್ಟ್ರೀಯ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟೆ ವಂಹತ್ವ ಸಲ್ಲಿಸಲಾಗಿದೆ. ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕ ವಿಷಯಂಗಳ ಮೇಲೂ ಅಷ್ಟೆ ಮಾನ್ಯತೆ ವಿಧಿಸಲಾಗಿದೆ. ಸಾಮಾಜಿಕ ರಾಜಕೀಯ ಕಾರ್ಯರಂಗಕ್ಕೂ ಆಧ್ಯಾತ್ಮಿಕತೆಯ ಸ್ವರೂಪ ಬಂದಿದೆ.

ಆದರೆ ಇಷ್ಟೆಲ್ಲ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಸಾಮಾಜಿಕ ವಿಷಯಂವಾಯಿಂತಂ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಸಾಧನೆ ಕಾದಂಬರಿ ರಂಗದಲ್ಲಿ ಎಷ್ಟರಪಂಟ್ಟಿಗೆ ಆಯಿಂತಂ, ಪಂಕಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿ ಪ್ರಪಂಚಕ್ಕೆ ಅವರ ಕೊಡಂಗೆ ಏನಂ?—ಇವನ್ನೆಲ್ಲ ನಾವು ಸಮಾಲೋಚಿಸಂವದಗತ್ಯ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಬರವಣಿಗೆಯಂ ಪೂರ್ವಕಾಲದ ಬಗೆಗೆ ನಾವು ವಿಚಾರಿಸಿದರೆ, ಅವರ ಕಾಲದ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಬಗೆಗೂ ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ, ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಂ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಸಮೀಪವರ್ತಿಯಾಗಿದ್ದಂಪೆಂದಂ ಕಂಡಂಬರಂಪದಂ. ಅವರೇ ತಮ್ಮ ಕಾದಂಬರಿಗಳಿಗೆ 'ಇಂದಿನ ಮಾತಂಕತೆಗಳ ಸರಮಾಲಿಕೆ' ಎಂದಂ ಕರೆದಿದ್ದಾರೆ. ಅವು ಸಮಕಾಲೀನ ಬಾಳಿನ ಕತೆಗಳಂ. ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಬರಂವ ಅದ್ಭುತ ರಮ್ಯತೆ, ಆದರ್ಶವಾದ ಕೂಡ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯಂ ಪಾತ್ರಗಳ ಆಸೆ-ಆಕಾಂಕ್ಷೆಗಳಿಂದ ಸಮಂದ್ಭವಿಸಿವೆ ಎಂದಂ ಹೊಳೆ ಯಂಪದು. ಹೊರಗಿನ ಪ್ರಪಂಚ ಅವಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧವಿಲ್ಲ. ಇದು ವಾಸ್ತವಾಂಶವೇ ಸರಿ. ಅವರು ಬಳಸಂವ ಭಾಷೆ ನಿತ್ಯ ಜೀವನದ್ದಂ ಹಾಗೂ ವ್ಯಕ್ತಿಯಂ ನಡತೆಗೆ ಉಚಿತವಾದಂದು. ಪ್ರಮಂಖ ಪಾತ್ರಗಳು ವೈಯಂಕ್ಕಿಕವಾಗಿವೆ; ಒಂದೇ ಬಗೆಯಂವಿಲ್ಲ. ಪಾತ್ರಗಳ ಬೆಳವಣಿಗೆ, ಅವುಗಳ ಅಂತರಂಗ ವಿಶ್ಲೇಷಣೆಯಲ್ಲಿ ಕಾದಂಬರಿಕಾರನ ಜಾಣ್ಮೆ ಅಭಿವ್ಯಕ್ತ ವಾಗಂವದಂ. ಇದಕ್ಕೆ ಯಂಪೂ, ಭಾವು ಹಾಗೂ ಯಶವಂತರಾಯಂ—ಇವರಂ ಯಂಕ್ತ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳಂ.

ಹಲವೊಂದು ವಿಶಿಷ್ಟ ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳಲ್ಲಿ ಪಾತ್ರಗಳ ವಿಚಾರ, ಭಾವನೆಗಳ ವಿಶ್ಲೇಷಣೆ ಉಂಟಂ. ಅವುಗಳ ವರ್ಣನೆಯಂಲ್ಲಿ ವಿವರಗಳು ವಿಪುಲವಾಗಿವೆ. ಪಾತ್ರಗಳ ಪರಿಸರ, ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಜೀವನಕ್ಕೆ ಅತ್ಯಂತ ನಿಕಟವಾಗಿವೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಒಳ್ಳೆ ಉದಾಹರಣೆ ಎಂದರೆ, 'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸುವರಾರು?' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿ. ಆದರೆ 'ನಾನಂ' ಹಾಗೂ 'ಯಶವಂತ ರಾವ ಖರೆ' ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲೂ ಇದೇ ಲಕ್ಷಣ ಕಾಣುವದಂ. ಒಂದುವೇಳೆ 'ಯಶವಂತ ರಾವ ಖರೆ' ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲೂ ಇದೇ ಲಕ್ಷಣ ಕಾಣುವದಂ. ಒಂದುವೇಳೆ 'ಯಶವಂತ ರಾವ ಖರೆ' ಕಾದಂಬರಿ ಪೂರ್ತಿ ಆಗಿದ್ದ ರೆ, 'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸುವರಾರಂ?' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಸರಿ ಸರಿಯಾಗಿ ಹೋಲಂತ್ತಿತ್ತು. ಆ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿಯಂ ಪಾತ್ರಗಳು ಸ್ಫುಟವಾಗಿ ರೂಪಗೊಂಡಿವೆ. ಅಲ್ಲಿ ರಹಸ್ಕಾತ್ಮಕತೆ ಇದೆ. ಯಶವಂತರಾಯನ ಪಾತ್ರ ನಿರ್ವಿತಗೆ ಆವಶ್ಯಕವಾದ ಶಕ್ತಿಗಳು ಸಂಸಂೃಟವಾಗಿ ತೋರುವವು.

ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಹಲವು ಕಾದಂಬರಿಗಳಂ ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿದ್ದರೂ, ಪೂರ್ಣ ಪಾದುವು ಅತೃಪ್ತಿಕರ ಎನಿಸಿದರೂ, ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಂ ಮಂರಾಠಿಯಂಲ್ಲಿಯ ಕಾದಂಬರಿಯ ಮೇಲೆ, ಆನಂತರ ಕೂಡ ಎದ್ದಂ ಕಾಣಂವ ಪ್ರಭಾವ ಉಂಟುಮಾಡಿವೆ. ಒಂದೆಡೆ ಅವರು ಚರ್ಚಾತ್ಮಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಿಗೆ ಸ್ಥಾನ ಕಲ್ಪಿಸಿಕೊಟ್ಟರಂ. ಇದೇ ರೀತಿ ಯನ್ನು ಮುಂದೆ ವ್ಹಿ. ಎಂ. ಜೋಶಿ ಅವರು ಸ್ವೀಕರಿಸಿದರು. ಇನ್ನೊಂದೆಡೆ ವಾಸ್ತವ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಪಂೀಲೆಯೂ ತವ್ಮು ಪ್ರಭಾವ ಬೀರಿದರು. ತಮ್ಮ ಮಂದಿನ ಮನ್ವಂತರಕ್ಕೂ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯ ಸೆಲೆಯಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿದರು. ಅವರು ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದ ಪ್ರಮಂಖ ಕೊಡಂಗೆ ಎಂದರೆ, ವೈಯಕ್ತಿಕ ಪಾತ್ರ ನಿರೂಪಣೆಯ ಕಲೆ; ಅಲ್ಲದೆ ಸಾಮಾಜಿಕ ಅಂಗವಾದ ಕಂಟುಂಬ ವರ್ಣನೆ. ಇಂದಿನ ಅನೇಕ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳಲ್ಲಿ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಕಂಟುಂಬದ ಅಂಗವಾಗಿರುವದಿಲ್ಲ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ವೈಯಕ್ತಿಕ ಪಾತ್ರವು ಕಂಟುಂಬದ ಅವಿಭಾಜ್ಯ ಅಂಶ ಆಗಿರುವದು; ಕಂಟುಂಬದ ಪ್ರತಿ ರೂಪಪೆ! ಮಂನೆತನದ ಸುಖದುಃಖಗಳ ಸಜೀವ ಪ್ರತೀಕ ಆಕೆ, ಅವೆ. ಈ ಕಂಟುಂಬದ ಮಂಖಾಂತರವೇ ನಮಗೆ ಹೊರಗಿನ ಬೃಹತ್ ಸಮಾಜ ಕಾಣುವದು. ಕಂಟುಂಬವು ಸಮಾಜದ ನೇಯ್ಗೆಯ ಭಾಗ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ—ಇಳಿಧರಕ್ಕೆ ಬಿದ್ದ, ಸ್ಥ ಗಿತವಾದ ಇಲ್ಲವೆ ಸತ್ವ ಶಾಲಿ ಸಮಾಜದ ಸ್ವರೂಪಗಳು ಪ್ರತಿನಿಧೀಕರಿಸಲಾಗಿರುವವು. ಅವುಗಳು ಪರಸ್ಪರವಾಗಿ ಪರಿಣಾವಂ ಬೀರುಪವು. ಪ್ರತೀಕಾರ ತೋರುವವು. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದಲೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ನಿಜವಾಗಿಯೂ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳೆನಿಸಿರುವವು.

## ಹರಿಭಾವು ಆಪೈ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು: ಐತಿಹಾಸಿಕ

ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಹನ್ನೊಂದಂ ಸಾವಶಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಬರೆದಂತೆ, ಹನ್ನೊಂದೇ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಬರೆದರೆನ್ನುವದಂ ಕೇವಲ ಯೋಗಾ ಯೋಗವೇ ಸೈ! ಇದಂ ಅಲ್ಲದೆ ಇನ್ನೂ ಹಲವು ಯೋಗಾಯೋಗಗಳುಂಟಂ. ಅವರ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಪರಿಶೀಲಿಸಂವಾಗ ನಾವು ಇನ್ನೊಂದಂ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕೃತಿ 'ಜಾಣಾಕ್ಷಪಣಾಚಾ ಕಳಸ' ಎಂಬಂದನ್ನು ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟೆವು. ಯಾಕೆಂದರೆ ಅದಂ ಫ್ರೆಂಚ್ ಪತ್ತೇದಾರಿ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಆಂಗ್ಲ ಅನಂವಾದವಿದ್ದಿತಂ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಪ್ರಪ್ರಥವಂ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿ 'ಮೈಸೂರಚಾ ವಾಘ' (ಮೈಸೂರ ಹಂಲಿ) ಇದನ್ನೂ ಬಿಟ್ಟುಕೊಡಬಹುದು. ಮೊದಲನೆಯಂ ಕಾರಣ ಏನೆಂದರೆ ಅದಂ ಕರ್ನಲ್ ವೆಂಡೊಸ್ ಟೇಲರರ 'ಟಿಪ್ಪು ಸುಲ್ತಾನ' ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಅನಂವಾದ. ಎರಡನೆಯದೆಂದರೆ ಅದು ಮೂಲದ ಸಂಕ್ಷೇಪಾನಂವಾದ. ಅಲ್ಲದೆ ವಿರೂಪ ಹೊಂದಿದ್ದಂ; ಅಪೂರ್ಣ ಬೇರೆ.

ಇತರ ಹತ್ತು ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಆರಂ ಕಾದಂಬರಿಗಳ ವಸ್ತುಗಳು ಮರಾಠಾ ಇತಿಹಾಸದವು. ಇವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಒಟ್ಟಾಗಿ ಆಯ್ದು ಕೊಂಡಂ ಪರಾವಾರ್ಶಿಸುವದು ವಿಹಿತ. ಹೀಗೆ ನಾವು ಮಾಡುವಾಗ ಅವುಗಳ ಪ್ರಕಟನೆಯ ಕಾಲಕ್ರಮವನ್ನು ಆಲಕ್ಷಿಸಬೇಕಾದೀತಂ. ಅವುಗಳನ್ನು ನಾವು ಐತಿಹಾಸಿಕ ಸಂಗತಿಗಳ ಮಾನದಿಂದ ಶತಮಾನಾನುಸಾರವಾಗಿ ಆನಂ ಲಕ್ಷಿಸುವವು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಗಳೆಂದರೆ—1. ಉಷಃಕಾಲ, 2. ಸೂರ್ಯೋದಯಂ, 3. ಸೂರ್ಯಗ್ರಹಣ, 4. ಗಡ ಆಲಾ ಪಣ ಸಿಂಹ ಗೇಲಾ, 5. ಕೇವಲ ಸ್ವರಾಜ್ಯ ಸಾಠಿ, 6. ಮಧ್ಯಾನ್ಹ. ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಸೂರ್ಯಗ್ರಹಣ ಹಾಗೂ ವಂಧ್ಯಾನ್ಹ ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿವೆ.

ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಗ್ರ್ಯಾಂಟ್ ಡಫ್ರ 'ಪಂರಾಠರ ಇತಿಹಾಸ' ಹಾಗೂ ನೀಲಕಂಠ ಜನಾರ್ದನ ಕೀರ್ತನೆ ಅವರ, ಅದರ ವಿವಂಶ್ರೆಯ ನಂತರ ಹತ್ತೊಂಬತ್ತನೆಯಂ ಶತ ಮಾನದ ಉತ್ತರಾರ್ಧದಲ್ಲಿ ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಮಂರಾಠಾ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ, ಸಂನಿಶ್ಚಿ ತವಾಗಿ ಶಿವಾಜಿಯಂ ಬಗೆಗೆ ಜನರಲ್ಲಿ ಕಂತೂಹಲ ಕೆರಳಿತಂ. ರಾಷ್ಟ್ರೀಯಂ ಜಾಗೃತಿಯ ಅಪ್ರಮುಖ ಪರಿಣಾವಂ ಇದಂ ಇದ್ದೀತಂ. ಬ್ರಿಟಿಶ್ ಆಳಿಕೆಯಂ ಬಗೆಗೆ ಜನರಲ್ಲಿ ಪ್ರಶಂಸೆ ಹುಟ್ಟಿ ಅದಂ ಕ್ರಮೆಂಣ ಇಳಿಥರಕ್ಕೆ ಬೀಳಲು ನಮ್ಮ ರಾಜಕೀಯಂ ಪರಾಧೀನತೆಗೆ ಕಾರಣಗಳೇನಿದ್ದಿರಬಹುಂದಂ ಎಂದಂ ವಂಂಂದಾಳಂಗಳಂ ವಿಚಾರಪರರಾದರಂ. ರಾಜಕೀಯ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯವನ್ನು ಪಡೆಯಲಂ ಮಾರ್ಗಗಳನ್ನು ಅರಸತೊಡಗಿದರು. ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಅನೇಕ ಉಪಾಯಗಳನ್ನು ಸೂಚಿಸಲಾಯಂತ್ತ. ಅವು ಯಾವುವೆಂದರೆ—ಸಾಮಾಜಿಕ ಹಾಗೂ ರಾಜಕೀಯ ಸಂಧಾರಣೆ, ಶಿಕ್ಷಣ ಪ್ರಸಾರ,—ಸ್ತ್ರೀ ಪುರಂಷರಲ್ಲಿ,—ಉದ್ದಿವೆಂಗಳನ್ನು

ಆರಂಭಿಸಂವದಂ, ರಾಜಕೀಯಂ ಪ್ರಭಂತ್ವಕ್ಕಾಗಿ ಹೋರಾಟ, ಭಾರತೀಯಂ ಇತಿಹಾಸದಿಂದ ಸ್ರೂರ್ತಿಯನ್ನೂ ಪಡೆಯುವದಂ—ಇವೇ ಹಲವು ಉಪಾಯಗಳು.

ಏಪ್ರಿಲ್ 1895ರಂದಂ ಟೆಳಕರ ಪತ್ರಿಕೆಯಾದ 'ಕೇಸರಿ'ಯಲ್ಲಿ ಶಿವಾಜಿಯಂ ಬಗೆಗೆ ಲೇಖನಗಳಂ ಬರಲಾರಂಭಿಸಿದವು. ಆವರ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯಂ ಮೇರೆಗೆ, 1896ನೆಯಂ ಇಸ್ವಿ ಏಪ್ರಿಲ್ ದಲ್ಲಿ ರಾಯಂಗಡದಲ್ಲಿ ಮೊದಲು ಸಲ ಶಿವಾಜಿ ಜಯಂತಿಯನ್ನು ಅತ್ಯಂತ ಸಂಭ್ರವಂದಿಂದ ಆಚರಿಸಲಾಯಿತಂ. ಈ ಬಗೆಯಾಗಿ ಮರಾಠಾ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿ ಉತ್ಸೂಕತೆಯಂ ನವಯಂಗವು ಅಡಿ ಇಟ್ಟಂತಾಯಿತಂ. ಆ ಪರಂಪರೆ ಇಂದಿಗೂ ಅವ್ಯಾಹತವಾಗಿ ನಡೆದಂ ಬಂದಿದೆ. ಬಹುಶಃ ಈ ಶಕ್ತಿಗಳೇ ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಶಿವಾಜಿಯಂ ಜೀವನ, ಜೀವನಾನುಕ್ರಮಂದ ಬಗೆಗೆ ಬರೆಯಲು ಉತ್ಸಾಹ ಹಂಟ್ಟಿಸಿರ ಬೇಕಂ. 'ಉಪಃಕಾಲ' ಎಂಬ ಅವರ ಮೊಟ್ಟ ಮೊದಲಿನ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿ—ಶಿವಾಜಿಯಂ ಬಗೆಗಿನ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಪ್ರಥಮವಾಗಿ ವರುಂದುವರಿಯಿತಂ.

ಶಿವಾಜಿಯ ಕಾಲದವರೆಗೆಂದರೆ, ಸಂಮಾರು ಮೂರು ಶತಮಾನಗಳ ಕಾಲ ಮಂರಾಠಾ ಸರದಾರರು ತಮ್ಮ ಜಾಗೀರಿನ ನಾಡಿನೊಡನೆ ಹಾಗೂ ಕೆಲವು ಸೈನಿಕರನ್ನೊಡ ಗೂಡಿಕೊಂಡು ಮಂಸ್ಲಿಂ ಆಳಿಕೆಗೆ ಅಂಕಿತರಾಗಿದ್ದರು. ಒಬ್ಬ ಸುಲ್ತಾನನಿಂದ ಇನ್ನೊಬ್ಬ ನೆಡೆಗೆ ತಮ್ಮ ವಿಧೇಯಂತೆಯನ್ನು ಸ್ಥಳಾಂತರಿಸಿದರು. ಅವರಿಗೆ ಏನೂ ಪಶ್ಚಾತ್ತಾಪದ ಲವಲೇಶ ಇರಲಿಲ್ಲ. ತಮ್ಮ ಹಕ್ಕು ಬಾಧ್ಯತೆಗಳಿಗೆ, ಆಸ್ತಿಗೆ ಧಕ್ಕೆ ಬರಲಿಲ್ಲ ಸಾಕು ಎಂದು ಸಮಾಧಾನ ತಳೆದರು. ಒಂದು ಕಾಲಕ್ಕೆ ಅಖಂಡ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ವೈಭವದಿಂದ ಆಳಿದ ಹಿಂದೂಗಳು ಈಗ ಪಂಚಕ್ತ ದ ಪಾಶದಲ್ಲಿ ಸಿಲುಕಿರುವವೆಂದು ಅವರಿಗೆ ಅನಿಸಲಿಲ್ಲ. ಹಿಂದೂತ್ವ, ಹಿಂದೂಗಳಿಗೆ ಅವಮಾನ ಆಯಿಂತೆಂದು ಅವರಿಗೆ ಕನಸುಮನಸಿನಲ್ಲಿಯೂ ಸಂಳಿಯಲಿಲ್ಲ. ಅದರಿಂದ ಅವರಿಗೆ ಕೆಡಕೂ ಅನಿಸಲಿಲ್ಲ. ಶಿವಾಜಿಯಂ ತಂದೆಯಾದ ಶಹಾಜಿಯಂ ಇದಕ್ಕೆ ಒಳ್ಳೆ ನಿದರ್ಶನ. ಅವನು ಶೂರ ಶೈನಿಕ, ಸೇನಾಧಿಪತಿ, ಸಮರ್ಥ ಆಡಳಿತಗಾರ—ಹೀಗಿದ್ದಂ ತನ್ನ ಸೇವೆಯನ್ನೂ ಅಹಮ್ಮದ ನಗರದ ಸುಲ್ತಾನರಿಂದ ವಿಜಾಪುರ ಸುಲ್ತಾನರ ಕಡೆಗೆ ಸ್ಥಳಾಂತರಿಸಿದನು. ಆದರೂ ಅವನು ಶ್ರೇಷ್ಠ ಸತ್ವಶಾಲಿ ವ್ಯಕ್ತಿಯೆಂದು ವಿಖ್ಯಾತಿ ಪಡೆದಿದ್ದನು.

ಆದರೆ ಶಿವಾಜಿ ಬೇರೆ ರೀತಿಯ ವ್ಯಕ್ತಿಯಾಗಿದ್ದನಂ. ಅವನಿಗೆ ಅವನ ತಾಯಿಂ, ದಾದೋಜಿ ಕೊಂಡದೇವ ಅವರಿಂದ ಸ್ವತಂತ್ರವಾಗಿ ಶಿಕ್ಷಣ ದೊರೆಕಿತ್ತು; ಹಾಗೂ ಅವರು ಅವನನ್ನು ವಿಶಿಷ್ಟ ಬಗೆಯಾಗಿ ಬೆಳೆಯಿಸಿದ್ದರು. ಸ್ವತಂತ್ರವಾದ ರಾಜ್ಯ ಒಂದನ್ನು ಕಟ್ಟಲು ಅವನು ಕ್ರವೇಣ ವಂಹತ್ವಾಕಾಂಕ್ಷೆಯನ್ನು ತಳೆದನು. ಆ ರಾಜ್ಯದಲ್ಲಿ ಹಿಂದೂಗಳು ವುರ್ಯಾದೆಯಿಂದ ಹಾಗೂ ನಿರ್ಭಯಂವಾಗಿ ಇರುವಂತೆ ಯೋಜಿಸಿದನು. ಇದೇ ತನ್ನ ಧೈೀಯಂ ಎಂದು ಬಗೆದನು. ಅವನು ದೊಡ್ಡ ವನಾದಂತೆ ತನ್ನ ಸ್ವಭಾವಕ್ಕೆ ಹೊಂದುವಂತಹ ತರುಣ ಬಡವರ ತಂಡ ಒಂದನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿಕೊಂಡನು. ಸಹ್ಯಾದ್ರಿ ಪರ್ವತದ ಸಾಹಸಿ ಮಾವಳೆ ಜನರನ್ನು ಕಲೆಹಾಕಿದನು. ಹಿರಿ ಮರಾಠಾ ಸರದಾರರ.

ಸಹಾಯ ಸಹಾನುಭೂತಿ ಪಡೆಯಂಲು ಯತ್ನಿಸಿದನು. ತನ್ನ ಘನ ಉದ್ದೇಶವನ್ನು ಅವರಿಗೆ ಮನ ನಾಟುವಂತೆ ಆರುಹಿದನು. ಆದರೆ ಅವರು ಅವನ ವಿಚಾರಗಳನ್ನು, ಬಂಡುಖೋರ ಮನೋವೃತ್ತಿಯನ್ನು ಒಪ್ಪಲಿಲ್ಲ. ತಮ್ಮಷ್ಟಕ್ಕೆ ತಾವು ಇರಬೇಕೆಂದು ಬಯಸಿದರು. ಇದರಿಂದ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಪ್ರೇವಿಂ ಬಂಡುಖೋರ ತರುಣರ ಹಾಗೂ ನಿಶ್ಚಿಂತವಾಗಿ ತಟಸ್ಥ ರಾಗಿದ್ದ ಹಿರಿಯಂರ ನಡಂಪ ವಿರೋಧ ತಲೆದೋರಿತು. 'ಉಷಃಕಾಲ' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿ ಈ ಎರಡು ವನ್ನಂತರಗಳ ನಡುವಣ ಹೋರಾಟ, ಜಗಳ, ವೈಮನಸ್ಸಿನ ಚಿತ್ರಣವಾಗಿದೆ.

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಶಿವಾಜಿಯ ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿನ ವಿಕ್ರವಂದ ಕತೆಯಾಗಿದೆ. ಅದು 1647ರಲ್ಲಿ ಅವನು ತೋರಣ ಕೋಟೆಯನ್ನು ವಶಪಡಿಸಿಕೊಂಡಂದದರ ಬಗೆ ಯವು. ಆಗ ಶಿವಾಜಿಗೆ ಕೇವಲ ಹದಿನೇಳು ವರ್ಷ. ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ಆ ಕೋಟೆಯ ಹೆಸರನ್ನು ಸುಲ್ತಾನಗಡ ಎಂದು ಬದಲಿಸಿದೆ. ಶಿವಾಜಿ, ತಾನಾಜಿ, ಯೇಸಾಜಿ, ವಿಜಾ ಪುರದ ಸುಲ್ತಾನ, ರಣದುಲ್ಲಾಖಾನ—ಇಷ್ಟು ಪಾತ್ರ ಬಿಟ್ಟರೆ ಉಳಿದುವೆಲ್ಲ ಕಾಲ್ಪನಿಕ.

ರಂಗರಾವ ಅಪ್ಪು ಸಂಲ್ತಾನಗಡದ ಕಿಲ್ಲೇದಾರನಂ. ಆ ಕೋಟೆಯನ್ನು ಅವನಂ ವಿಜಾಪುರದ ಸಂಲ್ತಾನನ ಪರವಾಗಿ ಹಿಡಿದುಕೊಂಡಿದ್ದನಂ. ಅವನ ಮಗ ನಾನಾ ಸಾಹೇಬನಂ ಶಿವಾಜಿಯಂ ಬಗೆಗೆ ಸಹಾನುಭೂತಿ ಇದ್ದವನಂ. ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಸಂಲ್ತಾನ ಗಡದಲ್ಲಿ ಒಂದು ನಾಟಕೀಯಂ ಸನ್ನಿ ವೇಶದೊಡನೆ ಆರಂಭ ಆಗುವದು. ವಿಜಾಪರದಿಂದ ಗೌರವಾರ್ಥವಾಗಿ ಉಡಿಗೆ ತೊಡಿಗೆಗಳನ್ನು ಕಳಿಸಲಾಗಿರುವದು. ಒಂದು ಉತ್ಸವ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ಅವನ್ನು ನಾನಾಸಾಹೇಬನಿಗೆ ಕೊಡಬೇಕಾಗಿದೆ. ಆದರೆ ನಾನಾಸಾಹೇಬನಂ ಅವನ್ನು ಸ್ವೀಕರಿಸಲಂ ಒಪ್ಪುವದಿಲ್ಲ. ತಂದೆ ಮಂಕ್ಕಳ ನಡುವೆ ಈ ಮೂಲಕ ಬಿರುಸಂ ಮಾತಿನ ಚಕಮಕಿ ನಡೆಯುವದು. ಮಗ ನಾನಾಸಾಹೇಬನಂ ಕೋಟೆಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಕೊಟ್ಟು ಶಿವಾಜಿಯ ತಂಡವನ್ನು ಕೂಡಿಕೊಳ್ಳುವನು. ಅನಂತರ ಅವನು ಒಂದಂ ಮಹತ್ವದ ಕೆಲಸದ ನಿವಿಂತ್ತ ತಾನಾಜಿಯೊಡನೆ ವಿಜಾಪುರಕ್ಕೆ ತೆರಳುವನು. ಅಲ್ಲಿ ಅವನನ್ನು ಸೆರೆಮನೆಯಂಲ್ಲಿ ಇಡುವರು. ಆದರೆ ಮೇಹರಜಾನ ಎಂಬವಳ ಸೌಹಾರ್ದದ ಮೂಲಕ ಅವನ ಬಿಡುಗಡೆ ಆಗುವದು. ಆಕೆ ವಿಜಾಪುರ ದರ್ಬಾರಿನ ರಣದುಲ್ಲಾಖಾನನ ಮಗಳು. ಕ್ರಮೇಣ ಶಿವಾಜಿಯು ಒಂದು ದಂಡಯಾತ್ರಯನ್ನು ಸಂಘಟಿಸುವನು. ತಾನಾಜಿ, ಯೇಸಾಜಿ, ನಾನಾಸಾಹೇಬ, ಇತರ ಮಾವಳೆ ಜನರೊಂದಿಗೆ ಸುಲ್ತಾನಗಡ ಕೋಟೆಯನ್ನು ವಶಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳುವನು. ಈ ವಿಜಯದೊಂದಿಗೆ ಕತೆ ಮಂಕ್ತಾಯಗೊಳ್ಳುವದು.

ಇಷ್ಟೊಂದು ಕತೆಯಂ ತೀರ ತೆಳಂ ಆಸ್ಥಿ ಪಂಜರ. ಈ ಎರಡು ಸಂಗತಿಗಳ ನಡಂವೆ ಸುಮಾರು ಇಪ್ಪತ್ತರಷ್ಟು ಘಟನೆಗಳು ಜರುಗುವವು. ಅವುಗಳೆಲ್ಲ ಕೂಡಿ ಕತೆ ಆಗುವದಂ. ಅವೇ ಕತೆಗೆ ಜೀವಸತ್ವವನ್ನು ಒದವಿಸುವವು.

ನೆಲಮನೆಗಳಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಮಂತ್ರಾಲೋಚನೆಗಳು ನಡೆಯುವವು. ಸುರಂಗ ಮಾರ್ಗ ಗಳಿಂದ ಪ್ರವಾಸ ಸಾಗುವವು. ಸುದ್ದಿಯನ್ನು ತಿಳಿದುಕೊಂಡು ಗುಪ್ತಚಾರರು ಹೊರಡಂ ವರು. ಶಿವಾಜಿ ಭಕ್ತಿಭಾವೋದ್ರೇಕದಲ್ಲಿ ಶ್ರೀ ಭವಾನಿಯ ಎದುರು ನಿಲ್ಲುವನು—ಹೀಗೆ ಏನೇನೊ ದೃಶ್ಯಗಳು ವಿಂಂಚಿ ಹೋಗಂವವು. ಇವು ಅಲ್ಲದೆ ಕಂಲಸ್ತ್ರೀಯರ ಅಪಹರಣ ನಡೆಯಂವದಂ. ಅವರು ಪಂಹಾ ಪೇಚೆಗೆ ಬೀಳಂವರಂ. ಪಾರಾಗಂವರು. ಏನಿದ್ದರೂ ತಮ್ಮ ಪಂರ್ಯಾದೆಗೆ ಕಂಂದು ತಂದಂಕೋಡಪರಲ್ಲ. ಪ್ರಾಣವನ್ನಾದರೂ ಗೌರವದಿಂದ ನೀಗಿಯಾರು. ಅವರು ಮಹಾ ಸತ್ವಶಾಲಿಗಳು, ಒಳ್ಳೆ ಪ್ರಸಂಗಾವಧಾನಿಗಳು. ಇದೆಲ್ಲ ಆ ಕಾಲದ ವಾತಾಪರಣಕ್ಕೆ ತಕ್ಕಂತೆ, ಪರಿಸ್ಥಿತಿಗೆ ಅನಂಗುಣವಾಗಿ ನಡೆಯಂಂವದಂ. ಈ ಘಟನೆಗಳು, ಚಟುವಟಿಕೆಗಳು ಕಾದಂಬರಿಕಾರರಿಂದ ಪಂನೋಜ್ಲ ವಾಗಿ ಬಣ್ಣಿ ಸಲಾಗಿರು ವವು. ಆಗಿನ ಕಾಲ ಓದಂಗನ ಕಣ್ಣೆ ದಂರು ಚಿತ್ರಾರ್ಪಿತವಾಗಿ ಬಂದು ಇಪೆಲ್ಲ ನಿಲ್ಲುವವು. ಎಲ್ಲ ಕಲೆಯಂ ಬಲೆ!

ಈಗಿನ ಹಾಗೂ ಹಿಂದಿನ ತಲೆಮಾರುಗಳ ನಡಂವಿನ ವೈಷವ್ಯುವನ್ನು ವಿವರಿಸಿ ದಂತೆ ಕಾದಂಬರಿಕಾರರು ವೈಯ್ಯಕ್ತಿಕ ಪಾತ್ರಗಳಲ್ಲಿಯಂ ಭೇದ ಪ್ರಭೇದಗಳನ್ನು ವಿವೇಚಿ ಸಿರುವರು. ಉದಾಹರಣೆಗೆ ಶಿವಾಜಿಯ ವಿಷಯ. ಆವನೊಬ್ಬ ಹಂಟ್ಟು ವರ್ಣದಾಳಂ, ಜನರನ್ನೆಲ್ಲ ಒಂದುಗೂಡಿಸಿ ಸಂಘಟನೆಯನ್ನು ಮಾಡಬಲ್ಲ ಶಕ್ತಿ, ಕೌಶಲ ಅವನಲ್ಲಿ ನೆಲಸಿವೆ. ತನ್ನ ಗೆಳೆಯರಲ್ಲಿ, ಆನಂಯಾಯಿಗಳಲ್ಲಿ ಆವನಿಗೆ ಆಪೂರ್ವ ಆದರ, ವಿಶ್ವಾಸ. ಅವನು ಒಳ್ಳೆ, ಎದೆಗಾರ. ಲೆಕ್ಕ ಹಾಕಿ ವ್ಯವಹರಿಸುವಲ್ಲಿ ಬಲ್ಲಿದ. ಜನರ ಹೃದಯ ತಿಳಿದಂ ಅವರ ಹೃದಯಂ ಗೆಲ್ಲ ಬಲ್ಲವ. ಎಂತಹ ಗಂಡಾಂತರ ಪ್ರಸಂಗಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಸ್ಥಿತಪ್ರಜ್ಞ.

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ಹಲವಾರಂ ದೋಷಗಳುಂಟು. ಇವು ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಇತರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಬೀಳುವವು. ಐತಿಹಾಸಿಕ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳೆರಡರಲ್ಲಿಯೂ ಇವು ಇವೆ. ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಹೆಸರುಗಳನ್ನು ಅವರು ವಂರೆಮಾಚುವಂತೆ ಓದಂಗರಿಂದ ಬಚ್ಚಿ ಡಂಪರು. ಅಲ್ಲದೆ ಗೌಣ ಪಾತ್ರಗಳಿಗೆ ಅನಾವಶ್ಯಕ ಮಹತ್ವವೀಯಂಂವ ಪರಿಪಾಠ ಅವರದು. ಹಾಗೇ ಉಪ ಘಟನೆ, ಉಪ ವಸ್ತುಗಳ ಗತಿ. ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ ಒಂದಂ ಘಟನೆಯನ್ನು ಅವರಂ ಬಣ್ಣಿಸ ತೊಡಗಿದರೆ ನಡುವೆಯೇ ಅದನ್ನು ಕೈಬಿಟ್ಟು ಹೋಗುವರು. ಅನೇಕ ಪರಿಚ್ಛೇದಗಳು ಕ್ರಮಿಸಿದ ನಂತರ ಆ ಎಳೆ ತೆಗೆದುಕೊಳ್ಳುವರು. ತಮ್ಮ ಓದುಗರನ್ನು ಅವರು ಬಹಳ ಕಾಯಿಸಿದೆವೆಂದು ತಿಳಿಯಂಪದೇ ಇಲ್ಲ. ಬೇಸರ ಬರುವಷ್ಟು ಒಮ್ಮೊಮ್ಮೆ ವಿವರಗಳು ಸೂರೆ ಆಗುವವಲ್ಲದೆ, ಪುನರುಕ್ತಿ ಬೇರ!

ಇಷ್ಟೆಲ್ಲ ದೋಷಗಳಿದ್ದರೂ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿ ಓದುಗರ ವಂನ ಹಿಡಿಯಂಪದಂ; ತೃಪ್ತಿ ಒದವಿಸುವದು. ಯಾಕಂದರೆ ಅಲ್ಲಿ ಸಜೀವತೆ ವಂನೆಮಾಡಿರುವದು. ಪಾತ್ರಗಳಲ್ಲಿ ಜೀವಕಳೆ ತುಂಬಿರುವದು. ಅವು ವಾಸ್ತವವಿರಲಿ, ಕಾಲ್ಪನಿಕವಿರಲಿ ಕಥೆಯ ಚೌಕಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಅಚ್ಚುಕಟ್ಟಾಗಿ ಹೊಂದುವವು. ಆ ವಾತಾವರಣದ ಬಗೆಗೆ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯ ಉಂಟು ಆ ಕಾಲದ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ, ಆವೇಶ ತಂಂಬಿ ಬರುವವು ಕಥಾನಕದಲ್ಲಿ. 'ಉಷಃಕಾಲ'ವು ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಉತ್ಕೃಷ್ಟ ಕಲಾಕೃತಿ. 'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸಂವರಾರಂ ?' ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿ ಆ ಕಾಲದ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕೃತಿ ಎಂದು ಹೆಸರಾದಂತೆ ಇದು.

'ಉಷಃಕಾಲ' ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಹಿನ್ನೆಲೆಯಂನ್ನು ಅಸಂಖ್ಯಾತ ವಿವರಗಳೊಡನೆ ಕೊಡ ಲಾಗಿದೆ. ಯಾಕೆಂದರೆ ಉಳಿದ ಅನೇಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಿಗೆ ಇದು ಯಂಕ್ತ ಹಿನ್ನೆಲೆ. ಇವೆಲ್ಲ ಶಿವಾಜಿಯ ಜೀವನವನ್ನು ಚಿತ್ರಿಸಂವವು. ನಾವು ಇನ್ನು ವಂಂಂದೆ ಆಯ್ದಾಕೊಳ್ಳುವ ಕಾದಂಬರಿ ಎಂದರೆ, 'ಸೂರ್ಯೋದಯ' (1905-1906). ಈ ಕಾದಂಬರಿಯ ವಸ್ತ್ರೂ ಎಂದರೆ ಶಿವಾಜಯ ಕೈಯ್ಯಾಲ್ಲಿ ಅಫರುಂಲ್ಖಾನ ಮಡಿದಂದು. ಈ ಶೀರ್ಷಿಕೆ ಅತ್ಯಂತ ಭಾವಪೂರ್ಣ ಆಗಿದೆ. 'ಉಷಃಕಾಲ' ಎಂದರೆ ನಸಂಕು. 'ಸೂರ್ಯೋದಯಂ' ಎಂದರೆ ಸೂರ್ಯನಂ ಹುಟ್ಟಿದ ವೇಳೆ. ಶಿವಾಜಿ ಎಂದರೆ ಈಗ ಕೇವಲ ಕೀಟಕ ಉಪದ್ರವ ಕೊಡುವ ವ್ಯಕ್ತಿಯಲ್ಲ. ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಆ ಭಾವನೆ ನೆಲಸಿತ್ತು. ಸರದಾರರಂ, ಸಂಲ್ತಾನರಂ, ಹಳೆಯ ಪೀಳಿಗೆಯ ವುಂಡಳಿ ಹಾಗೇ ತಿಳಿದಿದ್ದರು. ಈಗ ಅವನ ಪ್ರಭಾವ ಬೆಳೆದಿತ್ತು. ಅವನಂ ಅನೇಕ ದಂಡಯಾತ್ರೆಗಳನ್ನು ಕೈಕೊಂಡಿದ್ದನಂ. ಅವನ ಸೈನ್ಯದಲ್ಲಿ ಜನಬಲ ಕೂಡ ಹೆಚ್ಚಿತ್ತು. ಅಲ್ಲದೆ ಅದಂ ಸಂಸಜ್ಜಿತವಾಗಿತ್ತು. ವಿಸ್ತಾರ ಪ್ರದೇಶದಲ್ಲಿ ತನ್ನ ಸ್ವಾವಿುತ್ವ ಹರಡಿತ್ತು. ಆದಂದರಿಂದ ವಿಜಾಪುರದ ಸಂಲ್ತಾನನ ಕಣ್ಣಲ್ಲಿ ಅವನಂ ಅಸಾಮಾನ್ಯ ವೈರಿ ಆಗಿದ್ದನು. ಆದುದರಿಂದಲೇ ಸುನಿಶ್ಚಿತ ಉದ್ದೇಶದಿಂದ ಆವನನ್ನು ಸಜೀವವಾಗಿ ತರಲಂ ಇಲ್ಲವೆ ಕೊಲ್ಲಲಂ ಆಫರುಂಲ್ಖಾನನನ್ನು ಬೇಕೆಂತಲೆ ಕಳಿಸಿದ್ದನಂ. ಅಫರುಂಲ್ ಖಾನನ ಉದ್ದೇಶ ಶಿವಾಜಿಗೆ ನೆಟ್ಟಗೆ ಹೊಳೆದಿತ್ತು. ಆ ದುರ್ಧರ ಪ್ರಸಂಗ ವನ್ನು ಎದಂರಿಸಲು ಅವನಂ ಸಂಪೂರ್ಣ ಅಣಿ ಆಗಿದ್ದನಂ. ಇಬ್ಬರ ನಡಂವೆ ಸಂದರ್ಶನ <sup>ಏರ್ಪಟ್ಟಿತ</sup>್ತು. ವಂಧ್ಯಾನ್ಹದ ವೇಳೆಗೆ ಈರ್ವರು ಪ್ರತಾಪಗಡದಲ್ಲಿ ಕೂಡಿದರು. ಅಫರುಂಲ್ ಖಾನನನ್ನು ಶಿವಾಜಿ ಕೊಂದನಂ.

ಮೊಟ್ಟಮೊದಲು ಅಫರುಂಲ್ ಖಾನನೇ ಶಿವಾಜಿಯ ತಲೆಯನ್ನು ತನ್ನ ಬಗಲಲ್ಲಿ ಹಾಕಿ ಅವನ ಬೆನ್ನಿನಲ್ಲಿ ಖಡ್ಗ ಇರಿಸಿದನಂ. ಆದರೆ ಈ ಮೊದಲೆ ಇದರ ಸಂಳಿವು ತಿಳಿದಿದ್ದ ಶಿವಾಜಿಯಂ ತನ್ನನ್ನು ಜಾಣ್ಮೆಯಿಂದ ರಕ್ಷಿಸಿಕೊಂಡನಂ. ಯಾಕೆಂದರೆ ಅವನಂ ಬಲಂ ಚುರಂಕು. ಅವನಂ ಅತಿ ಚಾಣಾಕ್ಷತನದಿಂದ ತನ್ನನ್ನು ಬಿಡಿಸಿಕೊಂಡಂ ಅಫರುಂಲ್ ಖಾನನ ಹೊಟ್ಟೆಯಂಲ್ಲಿಯೇ ಖಡ್ಗ ಚಂಚ್ಚಿದನಂ. ಅದಂ ಪಾರಾಗಿ ಬೆನ್ನಿಗೆ ಪಂಟ್ಟಿತಂ. ಅನಂತರ ಅವನ ತಲೆಯನ್ನು ಕತ್ತರಿಸಿದನಂ.

ರಾಜಕೀಯ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಇದಕ್ಕೆ ವಿಶೇಷ ಪಂಹತ್ವ ಇದ್ದರೂ ಸಂಗತಿ ಮಾತ್ರ ಸಣ್ಣದು. ಅಂತೇ ಹರಿಭಾವು ಇದಕ್ಕೆ ಇನ್ನೂ ಕೆಲ ವಿಷಯ ಕೂಡಿಸಿ ಉಪವಸ್ತುವನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದರು. ಅದಂ ವುಂಖ್ಯ ವಸ್ತುವಿಗೆ ಸಮಾಂತರ ಎನಿಸುವಂತೆ ಬೆಳವಣಿಗೆ ಹೊಂದಿತು. ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ, 1655ರಲ್ಲಿ ಶಿವಾಜಿಯ ಒಬ್ಬ ವ್ಯಕ್ತಿಯಂ ಚಂದ್ರರಾವ ಮೋರೆ ಎಂಬವನನ್ನು ಕೊಂದಿದ್ದನು. ಅವನು ಪ್ರತಾಪಗಡದ ನೆರೆಹೊರೆ ಯಲ್ಲಿಯ ಪ್ರಭಾವಶಾಲಿ ವಂರಾಠಾ. ಇದಕ್ಕೆ ರಾಜಕೀಯ ಕಾರಣಗಳಿದ್ದವು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಚಂದ್ರರಾವ ಮೋರೆ ಇವನಿಗೆ ತಾರಾಬಾಯಿ ಎಂಬ ಕಾಲ್ಪ ನಿಕ ಮಂಗಳನ್ನು ಸೃಜಿಸಿರುವರು. ತನ್ನ ತಂದೆಯ ಮಂರಣದ ಸೇಡು ತೀರಿಸಲು ಆಕೆ ಹೊಂಚು ಹಾಕಿ ಕುಳಿತಿರುವಳು. ಆದರೆ ಈ ವಸ್ತುವಿನ ವಿವರಣೆಗೆ ಬಹಳ ವ್ಯಾಪಕತೆ

ಉಂಟಾಗಿ ಕಾದಂಬರಿಯ ವರುಖ್ಯ ವಸ್ತುವನ್ನೇ ಅದು ನುಂಗಿ ನೀರು ಹಿಡಿದಿರುವದು! ಕಾದಂಬರಿಯ ಪ್ರವರುಖ ಕಥಾನಕದ ಪ್ರವಾಹವನ್ನು ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಹೇಗೆ ತಡೆಯುವರೆಂಬುದಕ್ಕೆ ಇದೊಂದು ಮಾರ್ಮಿಕ ದೃಷ್ಟಾಂತ. ಬಹು ಕಾಲದ ಬೇಸರದ ನಂತರ ಕಥೆಗೆ ವಂತ್ತೆ ಹರಿಃ ಓಂ!

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯ ವಂಹತ್ವದ ಲಕ್ಷಣಗಳೆಂದರೆ, ಅಫರುಂಲ್ ಖಾನನ ಪಾತ್ರ ನಿರ್ಮಿತಿ, ಶಿವಾಜಿಯ ವಂಧ್ಯಸ್ಥಿ ಕೆಯಂ ವ್ಯಕ್ತಿ ಗೋಪಿನಾಥ ಪಂತನ ಜಾಣ್ಮೆ, ಶಿವಾಜಿಯ ವಂನಸಿನಲ್ಲಿಯ ಭಾವನೆಗಳ ತಂಪಂಂಲ, ಜೀಜಾಬಾಯಿಯ ವಂನಃಸ್ಥಿ ತಿ ಹಾಗೂ ಈರ್ವರ ಸಂದರ್ಶನ, ಅಫರುಂಲ್ ಖಾನನನ್ನು ಭೆಟ್ಟಿ ಆಗಲಂ ಹೋಗುವ ಹಿಂದಿನ ದಿನ ರಾತ್ರಿಯ ಚಿಂತೆ—ಇವೇ ಮೊದಲಾದವು.

'ಸೂರ್ಯಗ್ರಹಣ' (1908-1909) ಆಂದರೆ ಸೂರ್ಯನಂ ಕಾಣದಾದುದು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯ ವಸ್ತು ಎಂದರೆ, ಶಿವಾಜಿಯಂ 1666ರಲ್ಲಿ ಆಗ್ರಾಕ್ಕೆ ಹೋದದ್ದಂ. ಆಲ್ಲಿ ಅವನಂ ಸೆರೆಮನೆಯಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕು ಅಲ್ಲಿಂದ ಪಾರಾಗಿ ಮಹಾರಾಷ್ಟ್ರಕ್ಕೆ ಮಂರಳಿದನಂ. ಈ ಕಾದಂಬರಿ ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿದೆ. 1685ರಲ್ಲಿ ಜಯಂಸಿಂಗನಂ ಶಿವಾಜಿಯೊಡನೆ ಮಾಡಿ ಕೊಂಡ ಪುರಾದಾ ಒಪ್ಪಂದವು ಅವಮಾನಕಾರಕವಾಗಿತ್ತು. ಆದರೆ ಅವನಂ ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳದೆ ವಿಧಿ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಶಿವಾಜಿಯ ಮನಸ್ಸು ವ್ಯಾಕಂಲಿತವಾಗಿತ್ತು. ಅವನ ಮನಸಿನಲ್ಲಿ ನಡೆದ ವಿಚಾರದ ಹೋರಾಟದ ಚಿತ್ರವನ್ನು ಕೊಡಲಂ ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಸಂಸಂಧಿ ದೊರೆಯಿತಂ. ಆ ಪ್ರಸಂಗವನ್ನು ಅವರಂ ತಪ್ಪಿಸಿಕೊಂಡರಂ. ತದ್ವಿರುದ್ಧ ಅಪಹರಣಕ್ಕೆ ಗಂರಿಯಾದ ಮೂವರಂ ತರಂಣೆಯರನ್ನು ಶಿವಾಜಿಯಂ ವಿಮೋಚನೆ ಗೊಳಿಸಿದ್ದನ್ನು ಬಣ್ಣೆ ಸಂವರು. ಇಂತಹ ನಾಟಕೀಯ ಸನ್ನಿ ಮೇಶಗಳನ್ನು ವಿವರಿಸಿ, ಶಿವಾಜಿಯ ಪಾತ್ರದ ವಿವಿಧ ಮಂಖಗಳನ್ನು ಇನ್ನೂ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಂಮದನ್ನು ಬಿಟ್ಟದ್ದಂ ಯಂಕ್ತವಾಗಲಿಲ್ಲ ಎಂದು ಹಲವರ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂ.

'ಗಡ ಆಲಾ ಪಣ ಸಿಂಹ ಗೇಲಾ' (1903) ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿ ಚಿಕ್ಕದಂ, ಅದು 1670ರಲ್ಲಿ ತಾನಾಜಿ ಸಿಂಹ ಗಡ ಕೋಟೆಯನ್ನು ವಶಪಡಿಸಿಕೊಂಡ ಕತೆ. ಸಿಂಹ ಗಡವು ಶಿವಾಜಿಯ ಜಾಗೀರಿನ ಸರಹದ್ದಿನೊಳಗೇ ಬರುವದಂ. ಆದರೆ ಅದಂ ಆಗೀಗ ಅನ್ಯರ ಪಾಲಾಗಿತ್ತು. ಈ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಅದು ಮೊಗಲರ ವಶದಲ್ಲಿತ್ತು. ಅದರ ವಂಂಖ್ಯ ಅಧಿಕಾರಿ ಎಂದರೆ ಉವಯಭಾನು. ಅವನಂ ರಜಪೂತ ಸರದಾರ. ಕೋಟೆಯಂ ವೈರಿಗಳ ವಶವಾಗಿದ್ದನ್ನು ಕಂಡಂ ಶಿವಾಜಿ, ಜೀಜಾಬಾಯಿಂ ಈರ್ವರಿಗೂ ವ್ಯಥೆ ಆಗಿತ್ತು. ಅಂತೇ ಅವನಂ ಅದನ್ನು ಅಂಕಿತಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಂ ನಿರ್ಧರಿಸಿದನು. 1670ನೇಯ ಇಸ್ವಿ ಫೆಬ್ರುವರಿ ನಾಲ್ಕನೆಯಂ ದಿನಾಂಕದಂದು ತಾನಾಜಿಯಂ ಮೂರು ನೂರಂ ಮಾವಳೆ ಸೈನಿಕರೊಡ ಗೂಡಿಕೊಂಡಂ ಹಗ್ಗದ ಸಹಾಯದಿಂದ ಆ ಕೋಟೆಯನ್ನು ಏರಿದನಂ. ತಂದಿಗೆ ತಲಂಪಿ ದೊಡನೆ ಅದನ್ನು ಕೊಯ್ದು ಬಿಟ್ಟನಂ. ಮೂರು ತಾಸಿನ ತಂವಂಂಲ ಕಾಳಗದ ನಂತರ, ತಾನಾಜಿ ಹಾಗೂ ಉದಯಭಾನಂ ಕೂಡ ಕೊಲ್ಲಲ್ಪಡಲು, ಕೋಟೆಯಂ ಮಂದಾರರ

ವಶವಾಯಿತು. ಅಫರಭಲ್ಖಾನನ ಕೊಲೆಯ ಪ್ರಸಂಗದಂತೆ ಇದೂ ಸಣ್ಣ ಸಂಗತಿ. ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಇಷ್ಟು ವಸ್ತು ಸಾಕಾಗಲಾರದಂ. ಇದಕ್ಕೆ ಹೆಚ್ಚಿನ ರಂಗಂ ತರಲಂ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಅದ್ಭುತ ರವ್ಯುತೆಯ ಸನ್ನಿವೇಶ ಕೂಡಿಸಿರುವರು. ಅದು ಕವಂಲಕುಮಾರಿಯ ಕತೆ. ಆಕೆ ಒಬ್ಬ ರಾಜಪೂತ ವಿಧವೆ. ಉದಯಭಾನು ಆಕೆಯನ್ನು ಅಪಹರಿಸಿ ಒಯ್ದಿದ್ದನು. ಸಿಂಹ ಗಡದಲ್ಲಿ ಬಂಧಿಸಿ ಇಟ್ಟಿದ್ದನು. ಆಕೆ ಸತಿಹೋಗುವ ಹವಣಿಕೆಯಲ್ಲಿದ್ದಳು. ಆದರೆ ತಾನಾಜಿ ಬಂದು ಬಿಡಿಸಿದನು.

ಕತೆಯಂ ವಿಸ್ತಾರ ಕಡಿವೆಂ. ಅಸಂಖ್ಯಾತ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಿಲ್ಲ. ಅದ್ಭುತ ರವ್ಯೂ ಹಾಗೂ ಶೌರ್ಯದ ಪ್ರಸಂಗಗಳಂ ಕಲಾತ್ಮಕವಾಗಿ ಹೊಂದಿಕೊಂಡಿವೆ. ಘಟನೆಗಳಂ ಎದ್ದಂ ಕಾಣಂತ್ತವೆ. ಶಿವಾಜಿ ಹಾಗೂ ತಾನಾಜಿಯಂ ಪಾತ್ರಗಳಂ ಸ್ಮೂಟವಾಗಿವೆ. ಕತೆಯಂ ಉತ್ಸುಕತೆ ಆರಂಭದಿಂದ ಕೆರಳಂತ್ತ ಹೋಗಂವದಂ. ಆಸ್ಟ್ ಎಲ್ಲಿಯೂ ನಡಂವೆ ಕಂಗ್ಗದಂ. ಆರಂಭವಾದಲ್ಲಿಯೇ ಕತೆ ವಂುಗಿಯಂವದಂ. ಆದರೆ ಆ ಮಟ್ಟ ಬೇರೆ, ಅತ್ಯುಚ್ಚ. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ರಚಿಸಿದ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಇದು ಅತ್ಯುತ್ತವಂವಾದವು ಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಂ. ವಂರಾಠಾ ಇತಿಹಾಸದ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯೇ 'ಉಷಃಕಾಲ'ದ ನಂತರ ಇದಂ ಎದ್ದಂ ಕಾಣುವದು.

ಶಿವಾಜಿಯಂ ಜೀವನಕ್ರವಂದ ಬಗೆಗಿನ ಈ ನಾಲ್ಕು ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಒಟ್ಟಾರೆ ತೆಗೆದಂಕೊಂಡು ವಿಚಾರಿಸಿದರೆ, ಹಲವು ಸಂಗತಿಗಳು ನಮ್ಮ ವಂನ ಸೆಳೆಯಂವವು. ಶಿವಾಜಿಯಂ ನಿಜಕ್ಕೂ ವಂಹಾ ವೀರನಾಗಿರಂವನಂ. ಪರಚಕ್ರದ ಆಕ್ರವಂಣದಿಂದ ಜನತಾ ವಿಮೋಚನೆಗೈದನು. ಆದರೆ ಅವನು ದೇವರಾಗಿಲ್ಲ! ಆ ಕಾಲದ ವಾತಾವರಣ, ಜೀವಕಳೆ ಯನ್ನು ಪುನಃ ತರಲು ಯಂಶಸ್ವಿಯಂತ್ನ ನಡೆದಿದೆ. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಸಂಗತಿಗಳ ಆಧಾರದಿಂದ ಆ ಕಾಲವನ್ನು ಸಂಚೇತನಗೊಳಿಸಿದೆ. ಪಾತ್ರಗಳು, ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳೂ ಹೊಸದಾಗಿ ನಿರ್ಿಕ್ಷ ವಾಗಿದ್ದರೂ ಅವು ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಹೊರತಾಗಿಲ್ಲ. ಅವು ಶಿವಾಜಿಗೆ ಪೋಷಕವಿರಲಿ, ಬಿಡಲಿ ಆ ಪ್ರಶ್ನೆ ವಂಹತ್ವದ್ದಲ್ಲ!

"ಕೇವಲ ಸ್ವರಾಜ್ಯ ಸಾಠಿ" (1898-1899) ಎಂಬ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಸಂಭಾಜೆಯ ಅಮಾನುಷ ಕೊಲೆ, ಅವನ ಕಾರಾಗೃಹ ವಾಸ—ಈ ತೊಡಕಿನ ವಿಷಯ ಕುರಿತಂ ಇರುವದಂ. 1899ರಲ್ಲಿ ಮೊಗಲರ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಈ ಘಟನೆಗಳು ನಡೆದವು. ಅವನ ಪತ್ನಿ ಯೇಸೂಬಾಯಿ, ವಂಗ ಶಾಹೂ ಇಬ್ಬರನ್ನೂ ಮೊಗಲರು ಸೆರೆಹಿಡಿಯಂವರು. ತತ್ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ವಂರಾಠಾ ಜನರ ಪರಿಸ್ಥಿತಿಯಂ ಅಸ್ತವ್ಯಸ್ತವಾಯಿತಂ. ಆ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಶಿವಾಜಿಯ ಎರಡನೆಯ ವಂಗ ರಾಜಾರಾವಂನಿಗೆ ಹತ್ತೊಂಬತ್ತು ವರ್ಷ. ಅವನಂ ಒಳ್ಳೆ ಶ್ರದ್ಧಾ ವಂತ ವ್ಯಕ್ತಿ. ಆದರೆ ಅಸವಂರ್ಥನಾಗಿದ್ದನಂ. ಜನರ ಹೃದಯಂ ಪರೀಕ್ಷಿಸುವ ಕಲೆ ಅವನಿಗೆ ಸಾಧಿಸಿರಲಿಲ್ಲ. ಅಲ್ಲದೆ ಅವನ ಅನಂಯಾಯಿಗಳೆಲ್ಲರು ತೀರ ಸಾಮಾನ್ಯರಾಗಿದ್ದರು. ಅವನಂ ರಾಯಂಗಡದಿಂದ ದಕ್ಷಿಣದಲ್ಲಿಯ ಜಿಂಜಿ—ವಂದ್ರಾಸಿನ ಹತ್ತರ—ನಗರಕ್ಕೆ ಓಡಿಹೋದನಂ. ಆದರೆ ಅವನ ಹಿಂದಂಳಿದ ಅನೇಕ ಯೋಧರಂ ವೀರಾವೇಶ

ದಿಂದ ಕಾದಿದರು. ಶಿವಾಜಿಯಂ ಸಂಸ್ಥಾಪಿಸಿದ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ವಂೂರಾಬಟ್ಟೆಯಾಗದಂತೆ ನೋಡಿಕೊಳ್ಳಲು ಹೆಣಗಿದರು. ಆದರೆ ಎಲ್ಲ ವೃರ್ಥವಾಯಿತು! ಹೊಳೆಯಲ್ಲಿ ಹೋಮ!

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಯಂತ ಘಟನೆಗಳಿರುವವು. ಕೆಲವು ನೈಜ ಐತಿಹಾಸಿಕ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳೂ ಬರುವರು. ಸಂಭಾಜಿಯನ್ನು ಸೆರೆಮನೆಗೆ ಆಟ್ಟಿದ್ದು, ದೇಹಾಂತ ಶಿಕ್ಷೆ ವಿಧಿಸಿದ್ದು, ಅವನ ಹೆಂಡತಿಯನ್ನು ಹಾಗೂ ವಂಗನನ್ನು ಬಂಧಿಸಿದ್ದು— ಎಲ್ಲ ಆಹ್ವಾನವೀಯುವ ಸಂಗತಿಗಳು. ಇದಕ್ಕಾಗಿ ಮಂರಾಠರು ಹೋರಾಡಲು ಅಣಿ ಯಾದರು. ಹೌದೆನ್ನು ಪಂತೆ ತಮ್ಮ ಬಲ ಪ್ರದರ್ಶಿಸಿದರು. ಅನೇಕ ಮರಾಠಾ ಮಹಿಳೆ ಯಂರೂ ಜೀವದ ಹಂಗುದೊರೆದು, ತಮ್ಮ ಬುರ್ಖಾ ತೆಗೆದುಹಾಕಿ ಹೊರಗೆ ನಂಗ್ಗಿ ದೇಶಕ್ಕಾಗಿ ಕಲಿತನದಿಂದ ಕಾದಾಡಿದರು. ಅನೇಕ ನಾಟಕೀಯ ಹಾಗೂ ಉದ್ರೇಕಗೊಳಿಸುವ ಘಟನೆಗಳು ಆಗ ಜರುಗಿದವು. ಅವುಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ಲೇಖಕರು ಕೌಶಲ್ಯದಿಂದ ಬಳಸಿ ಕೊಳ್ಳಬಹುದಿತ್ತು. ಆದರೆ ಆಗಲಿಲ್ಲ!

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ಪೂರು ಪ್ರಸಂಗಗಳಿರುವವು—1. ಸಂಭಾಜಿಯನ್ನು ಸೆರೆ ಹಿಡಿದದ್ದು ಹಾಗೂ ವೀರಾವೇಶಯಂಕ್ತವಾಗಿದ್ದರೂ ಅವನ ಕಠೋರ ಮರಣ, 2. ರಾಯಗಡದ ಮುತ್ತಿಗೆ ಹಾಗೂ ಪತನ, 3. ರಾಜಾರಾವುನು ಜಿಂಜಿಗೆ ಹೋಗಿ ಅಲ್ಲಿಯೇ ಇದ್ದುಕೊಂಡು ಮರಾಠಾ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಉಳಿಸುವ ಅವನ ಯಂತ್ನಗಳು. ಈ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ವೈಯ್ಯಕ್ತಿಕವಾಗಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಆಗಿ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ಪರಿಶೀಲಿಸಿದರೆ, ಲೇಖಕರ ವರ್ಣನಾ ಕೌಶಲವು ನಮ್ಮ ಮನ ಸೆರಹಿಡಿಯುವದು. ಆದರೆ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಭಾಗಗಳನ್ನು ಯೋಗ್ಯವಾಗಿ, ಕಲಾತ್ಮಕವಾಗಿ ಹೊಂದಿಸಿಲ್ಲ. ಒಟ್ಟು ಸಮಗ್ರತೆಯ ಪರಿಣಾಮವನ್ನು ಅವು ಬೀರುವದಿಲ್ಲ. ಅವು ತಮ್ಮ ವುಟ್ಟಿಗೆ ತಾವು ಬೇರೆ ಬೇರೆ ಯಾಗಿಯೇ ಉಳಿಯುವವು.

ಪನಿದ್ದರೂ ಸಂಭಾಜಿಯ ಹಾಗೂ ರಾಜಾರಾವಂನ ಪಾತ್ರಗಳ ನಿರೂಪಣೆ ಚೆನ್ನಾ ಗಿದೆ. ಸಂಭಾಜಿಯ ಸ್ವಾಭಿಮಾನ, ಅತುಲ ಎದೆಗಾರಿಕೆ, ಅವನು ಮರಣವನ್ನಪ್ಪುವ ವಿಧಾನ, ರಾಜಾರಾಮನ ವ್ಯಗ್ರ ಮನಸ್ಸು—ಎಲ್ಲ ಚಿತ್ರವಂಯವಾಗಿ ರೂಪಿಸಲಾಗಿವೆ. ಈ ಕಾವಂಬರಿಯ ವಿಷಯಂದ ಗಂಣದ ಬಗೆಗೆ ಇಷ್ಟೇ ಹೇಳಬಹುದು.

'ಪಂಧ್ಯಾಸ್ಥ' (1906-1907) ಕಾದಂಬರಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಆರನೆಯ ಕೃತಿ. ಪುರಾಠಾ ಇತಿಹಾಸದಲ್ಲಿಯ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳನ್ನು ವರ್ಣಿಸುವದು. ಹದಿನೆಂಟನೆಯ ಶತಮಾನದ ಕೊನೆಯ ಕಾಲು ಭಾಗದ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ನಿವೇದಿಸುವದು. 'ಮಧ್ಯಾನ್ಹ' ಎಂಬ ಶಬ್ದದ ಅರ್ಥ, ದಿನದ ಪಂಧ್ಯಭಾಗ. ಆಗ ಸೂರ್ಯನು ಆಗಸದಲ್ಲಿ ನೆತ್ತಿಯ ಪುಂಲೆ ಇರುವನು. ಇದು ಪೇಶ್ವಾ ಇತಿಹಾಸದ ಅತ್ಯಂತ ಮಹತ್ವದ ಭಾಗ. ಈ ಪೇಶ್ವಾ ಆಳಿಕೆ 1773ರಲ್ಲಿ ಜರುಗಿದ ನಾರಾಯಣರಾಯನ ಕೊಲೆಯಿಂದ ಆರಂಭಿಸಿ, ಮರಾಠಾ ಸೈನ್ಯವಲ್ಲ ಒಟ್ಟುಗೂಡಿ ನೈಝಾಮನನ್ನು 1795ರಲ್ಲಿ ಖರ್ಡಾ ಯುದ್ಧದಲ್ಲಿ ಸೋಲಿ ಸಂವ ವರೆಗೆ ಸಾಗುವದು. ಕಾದಂಬರಿ ಅಪೂರ್ಣ ಆಗಿರುವದು. ಈ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯನ್ನು

ಕೊಡುವಾಗ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ವಂನದಲ್ಲಿ ಏನಿತ್ತು ಎಂದು ಊಹಿಸುವದು ಬಿಗಿ. ಪೇಶ್ವೆಯವರ ಕೀರ್ತಿ ಬಹುಶಃ ಕಳಸಕ್ಕೆ ವುಂಟ್ಟಿತೆಂದು ಸೂಚಿಸುವದು ಇರಬೇಕು. 1795ರಲ್ಲಿ ನಿರಭಾವುನನ್ನು ಗೆದ್ದಾಗ ಪೇಶ್ವೆಯರ ಘನವಂತಿಕೆ ಒಡೆದು ಕಾಣುತ್ತಿರಬೇಕು. ಕಾದಂಬರಿ ಇಲ್ಲಿಗೆ ನಿಲ್ಲಂವದು. ಅಷ್ಟಕ್ಕೇ ವುುಗಿಯಿತು. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಇದರ ಬಗೆಗೆ ವುಂದೆಯೂ ಏನೂ ಪ್ರಸ್ತಾಪ ಎತ್ತುವದಿಲ್ಲ. ಕಾದಂಬರಿ ವುಂದುವರಿಯುವದೇ ಇಲ್ಲ. ಕೊನೆಯ ಪ್ರಕರಣವೂ ಪೂರ್ತಿ ಆಯಿತೊ ಇಲ್ಲವೊ ತಿಳಿಯದು.

ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ವರ್ಯರು ವಿಭಾಗಗಳಂಂಟಂ. ಅವೆಲ್ಲ ವರ್ಯದಂವರಿದ ಕ್ರಿಯೆಯಂ ವರ್ಯರು ನೈಜ ಮುಖಗಳು. ಪ್ರಾಮಾಣ್ಯಯಂತ ವಿಪುಲ ವಿಷಯ ಉಪಲಬ್ಧ ವಿತ್ತು. ಆದರೂ ಕಾದಂಬರಿ ನಮ್ಮ ವರ್ಯಹಿಡಿಯಂವದಿಲ್ಲ. ಓದಂಗನ ಮೇಲೆ ಏನೂ ಪರಿಣಾವಂ ಬೀರದಂ. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ತಮ್ಮ ಚಟದಂತೆ ಅಪ್ರಧಾನ ಪಾತ್ರಗಳೆಡೆಗೆ ಅವರು ಹೆಚ್ಚು ಲಕ್ಷ್ಯ ಪೂರೈಸಂವರು. ಹಾಗೇ ಸಾಮಾನ್ಯ ಸಂಗತಿಗಳು. ಆದರೆ ಒಂದು ಮಾತನ್ನು ಖಂಡಿತವಾಗಿ ಹೇಳಬಹುಂದು. ಲೇಖಕರು ಬಹಳ ಜಾಣ್ಮೆಯಿಂದ ಕಥಾನಕ ಮುಂದುವರಿಸುವರು. ನಮ್ಮ ಉತ್ಸುಕತೆಗೆ ಆಗ ತಂದಿ ಮೊದಲಿಲ್ಲ.

1761ನೆಯ ಇಸ್ವಿಯ ಪಾಣಪತ್ತ ಲಢಾಯಿಯಲ್ಲಿ ಸೋಲು ಉಂಟಾಗಲು ಮಂರಾಠಾ ಶಕ್ತಿಗೆ ಸಾಮಾನ್ಯವಾಗಿ, ಪೇಶ್ವೆಯಂರಿಗೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ತುಂಬಿಬಾರದ ನಷ್ಟ ವಾಯಿತಂ. ನಾನಾಸಾಹೇಬನ ನಂತರ 1761ರಲ್ಲಿ ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬಂದ ಒಂದನೆಯ ಮಾಧವ ರಾಯನಂ ದೃಢ ನಿರ್ಧಾರದವನಾಗಿದ್ದನು. ರಾಜ್ಯದ ವೈವಹಾರಗಳಲ್ಲಿ ಅವನಂ ಸಂವ್ಯವ ಸ್ಥಿ ತತೆಯನ್ನು ನೆಲೆಗೊಳಿಸುವಲ್ಲಿ ಯಶಸ್ವಿ ಆದನಂ. ಆದರೆ 1772ರಲ್ಲಿ ಕ್ಷಯರೋಗಕ್ಕೆ ತಂತ್ತಾಗಿ ಮಡಿದನು. ಅವನ ಕಿರು ಸೋದರ ನಾರಾಯಣರಾಯನು ಅವನ ನಂತರ ಬಂದನು. 1773ರಲ್ಲಿ ಅವನ ಅಮಾನಂಷ ಕೊಲೆ ಸಂಭವಿಸಿತು. ಅವನ ಪತ್ನಿ ಗಂಗಾ ಬಾಯಿ ಆಗ ಗರ್ಭವತಿ ಆಗಿದ್ದಳು. ಆಕೆಗೆ ಗಂಡು ವುಗುವಾದರೆ ಪೇಶ್ವೆಯರ ಪಟ್ಟಕ್ಕೆ ಬಾಧ್ಯಸ್ಥ ನಾಗಂತ್ತಿದ್ದ ನಂ. ನಾರಾಯಣರಾಯನ ನಿಧನಾನಂತರ ಅವನ ಕಕ್ಕ ರಘಂನಾಥ ರಾಯನು ಪೇಶ್ವೆ ಆಗಲು ಒಳಸಂಚು ನಡಿಸಿದನು. ದರ್ಬಾರಿನಲ್ಲಿಯ ರಾಜಕಾರಣಿ ಗಳಲ್ಲರು ತಮ್ಮ ತಮ್ಮೊಳಗೆ ಮಂತ್ರಾಲೋಚನೆಗೈದು ರಘುನಾಥರಾಯನ ಯೋಜನೆ ಗಳನ್ನೆಲ್ಲ ನಿರ್ನಾವಂಗೊಳಿಸಲು ಹವಣಿಸಿದರು. ಆದರೆ ಕೆಲ ಸವಂಯದಲ್ಲಿ ಅವರಲ್ಲಿಯೇ ವಂತಭೇದ ತಲೆದೋರಿತು. ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ ನಾರಾಯಂಣರಾಯನ ಪಂಡತಿ ಗಂಗಾಬಾಯಿಗೆ ಗಂಡಂ ಮಗ ಹಂಟ್ಟಿದನು. ಅವನೇ ಪೇಶ್ವಾ ಎಂದು ಸಾರಲಾಯಿತಂ. ಇವನೇ ಎರಡನೆಯ ಮಾಧವರಾಯ. ನೈಜ ಅಧಿಕಾರವೆಲ್ಲ ನಾನಾ ಫಡನವೀಸನ ಬಳಿಗೆ ಬಂದಿತಂ. ಖರ್ಡಾ ದಲ್ಲಿಯ ವಿಜಯ ಅವನ ರಾಜಕೀಯ ಚರಿತಗೆ ಕಲಶಪ್ರಾಯ ಎಂದಂ ಹೇಳಬೇಕು.

ಈ ಪ್ರಕಾರ ವುರಾಠಾ ಇತಿಹಾಸದ ಆರು ಕಾದಂಬರಿಗಳ ವಸ್ತುಗಳಲ್ಲಿ ಎರಡರವು—'ಉಷಃಕಾಲ', 'ಗಡ ಆಲಾ ಪಣ ಸಿಂಹ ಗೇಲಾ' ಮಾತ್ರ ನಿಜವಾಗಿ ಕಲಾಪೂರ್ಣ ಕೃತಿಗಳಾಗಿವೆ. ಆ ಲಲಿತ ಬರವಣಿಗೆಯಂನ್ನು ಇಂದಿಗೂ ಹುಡುಗ ಹಂಡಂಗಿಯಂರಂ, ಹಿರಿಯರೂ ಕೂಡ ಅಷ್ಟೆ ಆಸಕ್ತಿಯಿಂದ ಓದಿ ಸಂಖಿಸಂವರಂ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಬರೆದ ಇನ್ನು ನಾಲ್ಕು ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಭಾರತೀಯ ಇತಿಹಾಸದ ವಿವಿಧ ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳನ್ನು ಆಧರಿಸಿ ರಚಿತವಾಗಿವೆ. ಅವೆಲ್ಲ ಒಂದು ಗುಂಪಿಗೆ ಒಳಪಡದ್ದ ರಿಂದ ಅವನ್ನು ಕ್ರವಂವಾಗಿ ಪರಿಶೀಲಿಸಲಾಗುವದು. ಅವುಗಳೆಂದರೆ 'ರೂಪ ನಗರಾಚಿ ರಾಜಕನ್ಯೆ' (1900-1902), 'ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ' (1902-1904), 'ಕಾಲ ಕೂಟ' (1909-1911) 'ಅಪೂರ್ಣ' ಹಾಗೂ 'ವಜ್ರಾಘಾತ' (1913-1915).

## ರೂಪನಗರಾಚಿ ರಾಜಕನ್ಯಾ (1900-1902)

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಔರಂಗಜೇಬನ ಜೀವನಕ್ಕ ವಂದ ಘಟನೆಯೊಂದನ್ನು ಆಧರಿಸಿದೆ. ಆದಂ ರೂಪನಗರದ ವೇಲೆ ಏರಿಹೋದ ವಿಷಯದ್ದಂ. ಇದರ ಮೂಲವು, ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಟಾಡ್ರ್ 'ರಾಜಸ್ಥಾನ ವೃತ್ತಾಂತಗಳಂ' ಎಂಬ ಗ್ರಂಥದಲ್ಲಿ ದೊರೆತಿತಂ. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಬಹಂಭಾಗವು ಔರಂಗಜೇಬನ ಆಂತಃಪ್ರರದಲ್ಲಿಯಂ ಒಳಸಂಚಂಗಳಿಗೆ ಸಂಬಂಧಿಸಿದೆ. ಹರಿಭಾವು ಅವರಿಗೆ ಇದಕ್ಕಾಗಿ ವಿಷಯವು, ಮೊಗಲರ ಆಳಕೆಯಂ ಕಾಲಕ್ಕೆ ಭಾರತವನ್ನು ಸಂದರ್ಶಿಸಿದ ಇಟಾಲಿಯನ್ ಪ್ರವಾಸಿ ಮ್ಯಾನಂಚಿಯಂ ಪ್ರವಾಸ ವೃತ್ತದಲ್ಲಿ ದೊರೆತಿರುವದು. ಮಹತ್ವದ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು ಹಾಗೂ ಘಟನೆಗಳಂ ಐತಿಹಾಸಿಕವಾಗಿವೆ. ಉಳಿದಂವೆಲ್ಲ ಕಾಲ್ಪನಿಕ.

ರಾಜಕನ್ನೆ ರಾಜಕಂಮಾರಿ ರೂಪವಂತಿ. ಆಕೆ ರೂಪನಗರದ ರಾಜಾ ವಿಜಯಂ ಸಿಂಹನ ವಂಗಳಂ. ಆಕೆ ಬಹಳ ಚೆಲಂವೆ. ಲಗ್ನದ ವಯಸ್ಸಿಗೆ ಬಂದಿರುವಳು. ಆಕೆಗೆ ತಾಯಿ ಇಲ್ಲದ್ದ ರಿಂದ ಹೆಚ್ಚು ಕಾಲ ತಂದೆಯೊಡನೆಯೇ ಕಳೆಯಂತ್ತಿರಂವಳು. ಅವನಂ ಆಕೆಯನ್ನೂ ಆಗೀಗ ತನ್ನ ದರ್ಬಾರಿಗೆ ಕರೆದೊಯ್ಯೂವನಂ. ವುೃಗಯಾ ವಿಹಾರಕ್ಕೂ ಸರಿ. ರೂಪನಗರವು ಉದೇಪುರ ಸಂಸ್ಥಾನದ ಒಂದಂ ಶಾಖೆ. ಅದು ಜೋಧಪುರಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟಿರಂವದು. ಅವನ ಹೆಂಡತಿ ಕೂಡ ಉದೇಪುರ ವಂಶದವಳೇ. ಉದೇಪುರದ ದೊರೆ ರಾಜಾ ಸಿಂಹನಂ ತರುಣನಂ, ಸಂರೂಪಿಯಂ, ಶೂರನಂ, ಉತ್ಸಾಹಿ ಹಾಗೂ ಸಾಹಸಿ. ಎಲ್ಲ ರಜಪೂತ ರಾಜಕುಮಾರರಂತೆಯೇ ಇವನು. ಔರಂಗಜೀಬನು ರೂಪ ವಂತಿಯನ್ನು, ವಿಜಯಾಸಿಂಹನನ್ನು ದಿಲ್ಲಿಗೆ ತರಲಂ ತನ್ನ ಸೇನಾಪತಿಗಳಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬನಾದ ಸದತ್ಖಾನನನ್ನು ಕಳಿಸಿದ್ದನು. ಒಂದು ವೇಳೆ ಅವರು ಬರಲು ಒಪ್ಪದಿದ್ದರೆ ರೂಪನಗರ ಕೋಟೆಯನ್ನೇ ನಾಶಗೊಳಿಸಲು ತಿಳಿಸಿದ್ದ ನಂ. ಕಾದಂಬರಿಯಿಂದ ನವುಗೆ ತಿಳಿದು ಬರುವ ಕಾರಣ ಎಂದರೆ, ಅದಂ ರಾಜಕೀಯವೂ ಆಲ್ಲ, ಧಾರ್ಮಿಕವೂ ಆಲ್ಲ. ತನ್ನ ಪ್ರೀತಿಯ ಪತ್ನಿ ಉದೇಪುರ ಬೇಗಮ್ ಳನ್ನು ಸಂತೈಸಂವವು. ಒಪ್ಮು ರೂಪವಂತಿಯು ತನ್ನ ಓಲೆ ಯಂಲ್ಲಿ ಅವಮಾನಕಾರಕ ಮಾತನ್ನು ಬರೆದಂದಂ ಕಾರಣ. ಆ ಪತ್ರವನ್ನು ಔರಂಗಜೇಬನ ಜನರಂ ಅರಮನೆಗೆ ತಂದು ವಂಂಟ್ಟಿಸಿದ್ದರಂ. ಹೀಗೆ ರಾಣಿ ಸಿಟ್ಟಾಗಲಂ ಇದಂ ತೀರ ಕ್ಷಂಲ್ಲಕ ನೆವ!

ಕಾದಂಬರಿಯ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯ ಮಾನದಿಂದ ಅದಂ ಕೇವಲ ರೂಪವಂತಿಗೆ ಸಂಬಂಧ ಪಟ್ಟಿರಂವದೆಂದು ಕಂಡಂಬರಂವದಂ. ಆದರೆ ಆಕೆ ಇಡೀ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಮೂರಂ ನಾಲ್ಕು ಸಲ ಮಾತ್ರ ಕಾಣಿಸಿಕೊಳ್ಳುವಳಂ. ಅಲ್ಲಿಯೂ ಕೂಡ ಆಕೆಯಂ ಪಾತ್ರ ಅಷ್ಟು ಚಂರುಕಿನದಿಲ್ಲ; ಅಷ್ಟು ಮಹತ್ವದ್ದಿಲ್ಲ. ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಭಾಗ ವೈವಂನಸ್ಸು, ಒಳಸಂಚಂ—ಚಕ್ರವರ್ತಿಯಂ ಅಂತಃಪುರದಲ್ಲಿಯಂವು—ಇವುಗಳಿಂದ ಆವರಿಸಿದೆ. ಅಲ್ಲದೆ ಅಪ್ರಧಾನ ಪಾತ್ರಗಳ ಸಾಹಸಗಳೂ ಚಟಂವಟಿಕೆ ಉಳಿದೆಡೆ ಕಾಣಂವವು. ಅವರಂ ಪೇಚಿನಲ್ಲಿ ಬೀಳಂವರು; ಪಾರಾಗುವರು. ತಮ್ಮ ಸ್ವಭಾವಕ್ಕನಾಗುಣವಾಗಿ ಗುಣ ಇಲ್ಲವೆ ದೋಷಗಳನ್ನು ಅಭಿವೃಕ್ತಗೊಳಿಸಂವರಂ.

ರೂಪನಗರವು ಸುಭದ್ರ ಕೋಟೆ. ವಿಜಯ ಸಿಂಹನ ಸಹಾಯಕ್ಕೆ ರಜಪೂತರಂ ಧಾವಿಸುವರೆಂದು ಸದತಖಾನನಿಗೆ ಗೊತ್ತು. ಆದಂದರಿಂದ ಅವನು ಹೆಚ್ಚಿನ ಸಹಾಯ ಕ್ಕಾಗಿ ದಿಲ್ಲಿಗೆ ಮರಳಿ ಓಲೆ ಬರೆದನು. ಅನಂತರ ಔರಂಗಜೇಬನು ಸ್ವತಃ ತನ್ನ ಅಳತೆ ಯಂಲ್ಲಿ ಸೈನ್ಯ ತೆಗೆದುಕೊಂಡು ದಕ್ಷಿಣಕ್ಕೆ ನಡೆದನು. ಮೌಂಟ್ ಆ್ಯಬು ಸಮೀಪಿಸಲು ಅವನ ಸೈನ್ಯವು ಕೊಳ್ಳದಲ್ಲಿ ಸಾಗಿತು. ಆಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲೆಡೆಯಿಂದ ಸೇನೆಗಳು ನುಗ್ಗಿ ಚಕ್ರವರ್ತಿಯನ್ನು ನುಗ್ಗು ಮಾಡಿದವು.

ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಸದತ್ಖಾನನಂ ರೂಪನಗರಕ್ಕೆ ವೆಂತ್ತಿಗೆ ಹಾಕಿರಲಂ, ರೂಪಪಂತಿಯಂ ತನ್ನ ಸಹಾಯಕ್ಕೆಂದಂ ರಾಜ ಸಿಂಹನಿಗೆ ಓಲೆ ಬರೆಯಿಂಸಿದಳಂ. ತನ್ನನ್ನು ಪಾರಂಮಾಡಿದರೆ ವಿವಾಹವಾಗುವೆನೆಂದು ಮಾತಂ ಕೊಟ್ಟಳಂ. ರಾಜ ಸಿಂಹನಂ ತಕ್ಷಣ ರೂಪನಗರಕ್ಕೆ ಲಗಂಬಗೆಯಿಂದ ಬಂದನಂ. ಸದತ್ಖಾನನನ್ನು ಪರಾಜಯಂಗೊಳಿಸಿ, ರೂಪಪಂತಿಯನ್ನು, ವಿಜಯಂಸಿಂಹನನ್ನು ಪಾರಂಮಾಡಿದನಂ. ಈ ಪ್ರಕಾರ ಔರಂಗಜೇಬನಿಗೆ ಇವ್ಮುಡಿ ಸೋಲು ಸಂಭವಿಸಿತು. ಅವನಂ ಒಪ್ಪಂದ ಮಾಡಿಕೊಳ್ಳಲೇಬೇಕಾಗಿ ಬಂದಿತಂ. ಅಲ್ಲದೆ ರಾಜ ಸಿಂಹನಂ ಇತರ ಕರಾರು ಹಾಕಿದನಂ.

ಈ ಕತೆಯೊಡನೆ ಇನ್ನೊಂದನ್ನು ಹೆಣೆಯಂಲಾಗಿದೆ. ಜೋದಪುರದ ರಾಜಾ ಜಸವಂತ ಸಿಂಗನು ಔರಂಗಜೇಬನಿಂದ ಕಾಬೂಲಕ್ಕೆ ದಂಡಯಾತ್ರೆಗೆಂದಂ ಕಳಸಲ್ಪಟ್ಟಿದ್ದನಂ. ಅವನ ವಂಗ ಪೃಥ್ವಿ ಸಿಂಗನಂ ರಾಜ ದರ್ಬಾರಿನಲ್ಲಿ ಹಿಂದೆ ಉಳಿದಿದ್ದನಂ. ಅವನಿಗೆ ವಿಷದ ಅರಿವೆಗಳನ್ನು ತೊಡಿಸಿ ಔರಂಗಜೇಬನಂ ಅವನನ್ನು ಕೊಲ್ಲಿಸಿದನಂ. ಈ ಸಂದ್ದಿಯಂ ಜಸವಂತ ಸಿಂಗನಿಗೆ ತಲಂಪಲಂ ಅವನಂ ಎದೆಯೊಡೆದ ಂಕೊಂಡಂ ಸತ್ತನಂ. ಅವನ ಪತ್ನಿ ಚಂದ್ರಾ ವತಿ ಆಗ ಗರ್ಭಿಣಿ ಇದ್ದ ಳಂ. ಕೆಲ ದಿನಗಳಲ್ಲಿ ಅವಳಿಗೆ ವಂಗನಂ ಹಂಟ್ಟಿದನಂ. ಅವನ ಹೆಸರು ಅಜಿತ ಸಿಂಗ. ಇದನ್ನು ತಿಳಿದ ಔರಂಗಜೇಬನಂ ತಾಯಿ ಹಾಗೂ ವಂಗಂ ಈರ್ವರನ್ನು ದಿಲ್ಲಿಗೆ ತರಲು ನಯನಪಾಲ ಎಂಬವನನ್ನು ಕಳಂಹಿಸಿದನಂ. (ಈ ನಯನ ಪಾಲನಂ ಜೋಧಪುರದ ರಾಜ ವಂನೆತನದ ಸದಸ್ಯನಂ. ಆದರೆ ಮೊಗಲ ದರ್ಬಾರಿನಲ್ಲಿ ಸೇವೆಗಿದ್ದನಂ) ಜಸವಂತ ಸಿಂಗನಂ ಹಾಗೂ ಈರ್ವರು ನಂಬಂಗಸ್ಥ ಸೇವಕರಂ,—ದಂರ್ಗಾದಾಸ, ಇಂದಿರಾ—ಈ ಅಪಾಯಂದ ಸಂಳವು ತಿಳಿದಂ ಚಂದ್ರಾ ವತಿವನ್ನು, ಆಜಿತ ಸಿಂಗನನ್ನು ಗಂಪ್ತವಾಗಿ ರಜಪುತಾನಕ್ಕೆ ಕಳಂಹಿಸಿದರು. ಇದೆಲ್ಲ ತಿಳಿಯಂಲಂ ನಯನ ಪಾಲನಂ ಸಿಟ್ಟು ಬೆಂಕಿಯಾದನಂ. ದಂರ್ಗಾದಾಸ, ಇಂದಿರಾರನ್ನು ದಿಲ್ಲಿಗೆ ಸೆರೆಯಾ ಳಂ

ಗಳಾಗಿ ಒಯ್ದ ನಂ. ಆದರೆ ಅವನಂ ಇವರೀರ್ವರ ಧೈರ್ಯ, ಸ್ವಾವಿಂನಿಷ್ಠೆ, ಪ್ರಸಂಗಾ ವರ್ಧನಕ್ಕೆ ವುಂಗ್ದ ನಾಗಿ, ಇಂದಿರೆಯ ರೂಪಕ್ಕೆ ವುರಂಳಾದನಂ.

ದಿಲ್ಲಿಗೆ ಬಂದೊಡನೆ, ನಯನಪಾಲನಂ ತನ್ನ ಕರ್ತವ್ಯದಲ್ಲಿ ಭ್ರಷ್ಟನಾದನೆಂದಂ ಆರಿತಂ ಔರಂಗಜೇಬನಂ ಅವನನ್ನು ಶಿಕ್ಷಿಸಿದನಂ. ದಂರ್ಗಾದಾಸನನ್ನು ಸೆರೆವಂನೆಗೆ ಆಟ್ಟಿ ದನು. ಇಂದಿರೆಯನ್ನು ಅಂತಃಪುರಕ್ಕೆ ಸೇರಿಸಿದನಂ. ಈ ಮೂವರು ಮಂಂದೆ ರಜ ಪೂತಾನಕ್ಕೆ ಓಡಿಹೋಗುವ ಒಳಸಂಚಂ ಗೈದರು. ರಜಪೂತರಿಗೆ ಸಹಾಯಂ ಸಲ್ಲಿಸಲಂ ಸಂಕಲ್ಪಿಸಿದರು.

ಕಾದಂಬರಿಯ ಬಹು ದೊಡ್ಡ ಭಾಗವು ಒಲ್ಲಿಯಲ್ಲಿ ಈ ಮೂವರ ಸಾಹಸ ಕೃತ್ಯ ಗಳಿಗೇ ಮಿಸಲಾಗಿರುವದು. ಅವರು ರಜಪುತಾನಕ್ಕೆ ಓಡಿಹೋದುದನ್ನು ತಿಳಿಸುವದು. ನಯನಪಾಲನೇ ಔರಂಗಜೇಬನ ಸೈನ್ಯವನ್ನು ಕೊಳ್ಳದಲ್ಲಿ ಸಾಗುವಂತೆ ಸಂಯೋಜಿಸಿದನು. ಅದು ಮೌಂಟ್ ಆ್ಯಬಂವಿನ ಬಳಿಯ ಇಕ್ಕಟ್ಟಿನ ಮಾರ್ಗ. ಈ ಎಲ್ಲ ಅಂಶಗಳೇ ಕಾದಂಬರಿಯ ರಂಜಕ ಭಾಗಗಳು.

ರೂಪವುತಿಯಂ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಕಥಾನಾಯಂಕಿ ಆಗಿದ್ದರೂ ನಾವು ಉದೇಪುರ ಬೇಗಮ್ ಹಾಗೂ ಇಂದಿರಾ ಇವರ ಸ್ವಭಾವಕ್ಕೆ ಸಹಜವಾಗಿ ಮಾರಂಹೋಗಂವೆವುಕ ಅವರ ಸ್ವಭಾವಗಳಿಗೆ ಅನೇಕ ವುುಖಗಳುಂಟು. ಏನಿದ್ದರೂ ಕಾದಂಬರಿ ವುನ ಸೂರೆ ಗೊಳ್ಳುವದು. ಯಾಕೆಂದರೆ ಇಲ್ಲಿ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಕ್ರಿಯೆ, ಹಾಗೂ ಬಿಗುಹು ಉಂಟು.

## ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ (1902-1904)

ತಲೆಬರೆಹದ ವೇಲಿಂದ ಚಂದ್ರಗಂಪ್ತ ಮೌರ್ಯನ ಬಗೆಗಿನ ಕಾದಂಬರಿ ಇದೆಂದಂ ತಿಳಿದಂಬರುವದು. ಇದಕ್ಕೆ ಚಾಣಕ್ಕ ಎಂಬ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯನ್ನು ಕೊಟ್ಟಿದ್ದರೆ ಇನ್ನೂ ಉಚಿತ ಎನಿಸಂತ್ರಿತ್ತು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಲ್ಲಿ ವೇಕಿಯಾವೆಲ್ಲಿಯ ಹಂಚಿಕೆಗಳಂ ಇರುವವು. ಇವುಗಳಿಂದಲೆ ಚಾಣಕ್ಕನಂ ನಂದರನ್ನು, ವಂಕ್ಕಳನ್ನು ನಾಶಗೊಳಿಸಲಂ ಹವಣಿಸಿದನಂ. ಚಂದ್ರಗಂಪ್ತನನ್ನು ಸೀಹಾಸನದ ವೇಲೆ ಕೂಡ್ರಿಸಲಂ ಯೋಜಿಸಿದನಂ. ಇದು ಚಂದ್ರಗಂಪ್ತನ ತಾಯಿ ಮುರಾ ಈಕೆಯ ಬಗೆಗೂ ಇರುವದಂ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ತಮ್ಮ ಈ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಎಲ್ಲಿಂದ ವಿಷಯಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದ ರೆಂಬಂದನ್ನು ತಮ್ಮ ಗ್ರಂಥದ ಚಿಕ್ಕ ಪ್ರಸ್ತಾವನೆಯಲ್ಲಿ ಸಾದ್ಯಂತವಾಗಿ ವಿವರಿಸಿರುವರು. ಅವು ಯಾವುವೆಂದರೆ: 1. ನಂದರಾಜರ ಹಾಗೂ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನ ವಿವರಗಳಿದ್ದ ಪುರಾಣಗಳು, 2. ಭಾರತಕ್ಕೆ ಬಂದು ಗ್ರೀಕರು ಬಿಟ್ಟು ಹೋದ ವೃತ್ತಾಂತಗಳಿಂದ. ಅವರು ಇಲ್ಲಿ ಪಾಟಲಿಪುತ್ರ (ಇಂದಿನ ಪಾಟಣಾ) ಹಾಗೂ ತಾವಿದ್ದ ವಂಗಧ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ಬಣ್ಣಿ ಸಿರುವರು, 3. ಸಂಸ್ಕೃತ ನಾಟಕ ಮುದ್ರಾ ರಾಕ್ಷಸೆ. ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ಗ್ರೀಕರೊಡನೆ ಹೋರಾಡಿ ಅವರನ್ನು ಸೋಲಿಸಿರಬೇಕೆಂಬಂದರ ಬಗೆಗೆ ಐತಿಹಾಸಿಕ ವಿವರಗಳು ದೊರೆಯುವಂತಿಲ್ಲ. ಪಾಟಲಿಪುತ್ರ ಸಿಂಹಾಸನವನ್ನು ಏರಂವ ಮೊದಲು ಸೋಲಿಸಿದನೊ

ಇಲ್ಲವೆ ಹಿಂದಂಗಡೆಯೊ ಇದೂ ಕೂಡ ತಿಳಿಯದಂ. ಆದರೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಈ ವಿಕ್ರಮಗಳನ್ನು ಸಿಂಹಾಸನ ಏರಿದ ನಂತರ ಎಂದಂ ಆರುಹಿರುವರು. ಇದೇ ಕಾದಂಬರಿಯ ವಸ್ತುವಿಗೆ ಉಚಿತವಾಗಿ ಹೊಂದುತ್ತದೆ.

ವಿಷ್ಣು ಗಂಪ್ತನೆಂದಂ ನೈಜ ಹೆಸರಂಳ್ಳ ಚಾಣಕ್ಕನಂ ತಕ್ಷಶಿಲೆಯ ಪಂಜಾಬಿನ ನಿವಾಸಿ. ಅದನ್ನು ಗ್ರೀಕರಂ ವಶಪಡಿಸಿಕೊಂಡರಂ. ಅಲ್ಲಿಯ ದನಕರಂಗಳನ್ನು ಆಗೀಗ ಅಟ್ಟಿಕೊಂಡು ಹೋಗಂತ್ತಿದ್ದರು. ಒಮ್ಮೊವೆಂಹಿ ಹೆಂಗಸರ ಅಪಹರಣವೂ ನಡೆಯಂತ್ತಿತ್ತು. ಜನರನ್ನೂ ಅವರಂ ಪರಿಪರಿಯಾಗಿ ಕಾಡಿಸುತ್ತಿದ್ದರು. ವಿಷ್ಣು ಗಂಪ್ತನಂ ಘನವಿದ್ವಾಂಸ ಬ್ರಾಹ್ಮಣನಂ. ಅವನು ಲಷ್ಕರೀ ವಿದ್ಯೆಯಲ್ಲಿಯೂ ಪಾರಂಗತನೆನಿಸಿದ್ದ ನಂ. ಅವನು ಒಳ್ಳೆ ಸೂಕ್ಷ್ಮ ಪ್ರಕೃತಿಯಂಪನಂ, ದರ್ಪೋದ್ಧ ತನಂ ಹಾಗೆ ಪಂಚಕನಂ. ಮಗಧರಾಜ್ಯವು ಅತ್ಯಂತ ಬಲಶಾಲಿಯಾಗಿತ್ತು. ಆದಂದರಿಂದ ವಿಷ್ಣು ಗುಪ್ತನಂ ಪಾಟಲಿಪುತ್ರಕ್ಕೆ ಹೋಗಲು ನಿರ್ಧರಿಸಿದನು. ಅಲ್ಲಿ ಹೋಗಿ ನಂದ ದೊರೆ ಧನನಂದನನ ಮನ ಒಲಿಸಿ, ಗ್ರೀಕರನ್ನು ಭಾರತದಿಂದ ಹೊರದೂಡಲು ಹವಣಿಸಿದನು.

ಅವನಂ ಧನನಂದನಿಂದ ಒಳ್ಳೆ ರೀತಿಯಂಲ್ಲಿ ಸ್ವಾಗತಿಸಲ್ಪಟ್ಟನಂ. ಆದರೆ ದರ್ಬಾರಿನ ಬ್ರಾಹ್ಮಣರು ಇವನನ್ನು ಕಂಡಂ ಆಸೂಯೆ ತಳೆದರು. ಇವನಂ ಗ್ರೀಕರ ಗಂಪ್ತಚಾರ ನಿರಬೇಕೆಂಬ ಸಂದೇಹದ ಬೀಜ ಬಿತ್ತಿದರು. ಇಲ್ಲಿಂದ ಸುದ್ದಿಯನ್ನು ತಿಳಿದು ವಂಟ್ಟಿಸಲಂ ಬಂದಿರಬೇಕೆಂದು ತರ್ಕಿಸಿದರು. ಇದರಿಂದ ವಿಷ್ಣುಗಂಪ್ತನಂ ಕೆಂಡ ಕೆಂಡ ಆದನಂ! ಆಗಲೇ ವೆಂಅಕ್ಕೆದ್ದಂ ಈ ನಂದರನ್ನು ನಾಶಗೊಳಸದೆ ತನಗೆ ವಂನಃಶಾಂತಿ ಇಲ್ಲ ಎಂದಂ ಪಣ ತೊಟ್ಟನು. ತನ್ನ ಒಬ್ಬ ವಂನಂಷ್ಯನನ್ನು ಅಣೆಗೊಳಿಸಿ ಗ್ರೀಕರನ್ನು ಭಾರತದಿಂದ ಓಡಿಸಿಯೇ ತೀರುವೆನೆಂದು ಸಾರಿದನು. ಇಷ್ಟು ನಂಡಿದಂ ಸಿಟ್ಟಿನಿಂದ ಅಲ್ಲಿಂದ ಕಾಲ್ದೆಗೆದನು.

ಆದರೆ ಅವನು ತಕ್ಷಶಿಲೆಗೆ ಮರೆಳಲಿಲ್ಲ. ಅವನು ಹಿಮಾಲಯಂದ ಉತ್ತರ ದಿಸೆಯಂ ಕಡೆಗೆ ನಡೆದನು. ದಾರಿಯಲ್ಲಿ ಆಡುವ ಚಿಕ್ಕ ವಂಕ್ಕಳ ತಂಡ ಒಂದು ಅವನ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಬಿತ್ತು. ಅವರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬ ಬಾಲಕನು ಅತ್ಯಂತ ತೇಜಸ್ವಿಯಾಗಿ ಗೋಚರಿಸಿದನು. ಅವನ ನೋಟ, ನಿಲುವು ವಿಷ್ಣು ಗಂಪ್ರನನ್ನು ವಂಬ್ಬಿಗೆ ಹಾಕಿದವು. ಈ ಹಂಡಂಗನು ಈ ಆಟದ ತಂಡದವನು ಇರಲು ಸಾಧ್ಯವಿಲ್ಲ ಎಂದು ತಟ್ಟನೆ ಊಹಿಸಿದನು. ಆದಂದರಿಂದ ಅಲ್ಲಿ ಅವನು ವಿಚಾರ ವಿನಿವಯಂ ಮಾಡಿದನು. ಇವನು ಮಗುವಿರುವಾಗಲೆ, ಹದಿನೈದು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಇಲ್ಲಿ ಬಂದನೆಂದು ಅಲ್ಲಿಯಂ ದನಗಾಹಿಯೊಬ್ಬನು ಅರಂಹಿದನು. ಈ ಅಡವಿಯಂಲ್ಲಿ ಇವನನ್ನು ಯಾರೊ ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟರು. ಮಂಂಗೈಗೆ ಒಂದು ಪಟ್ಟಿ ಇತ್ತು. ಕೂಸನ್ನು ಬಿಳಿ ಅರಿವಿಯಂಲ್ಲಿ ಸಂತ್ತಿ ಚೆಲ್ಲಿದ ಸಂಗತಿ ತಿಳಿದುಬಂದಿತು. ಆ ಕೂಸು ಈಗ ಬಾಲಕನಾಗಿದ್ದ. ದನಗಾಹಿಯಂ ಹಂಡಂಗನ ಮುಂಗೈಯಲ್ಲಿಯ ಪಟ್ಟಿಯನ್ನು ತೋರಿಸಿದನು. ವಿಷ್ಣು ಗುಪ್ತನು ಅದನ್ನು ಪರೀಕ್ಷಿಸಿ ಅಲ್ಲಿ ರಾಜ ಮಂದ್ರೆ ಇರುವದನ್ನು ಮನಗಂಡನು. ಅದು ನಂದ ಮನೆತನದ ಕುರುಹು. ಅವನಿಗೆ ಹರ್ಷಾತಿಶಯವಾಯಂತ್ತ.

ಹಂಡಂಗನು ಬೆಳ್ಡಿಂಗಳಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕ ಕಾರಣ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ಎಂಬ ಅಭಿಧಾನ ಆಯಿತಂ. ಆ ಹಂಡಂಗನನ್ನು ತನ್ನ ಬಳಿಗೆ ಕರೆದೊಯ್ದು ಶಿಕ್ಷಣ ಕೊಡಿಸಿ ಅವನ ಜೀವನಕ್ರವಂ ವನ್ನು ಉಜ್ವಲಗೊಳಿಸಂವೆನೆಂದಂ ವಿಷ್ಣು ಗುಪ್ತನು ಮಾತು ಕೊಟ್ಟು ಆ ದನಗಾಹಿಯ ಒಪ್ಪಿಗೆಯಿಂದ ಬಾಲಕನನ್ನು ಕರೆದೊಯ್ದನು.

ವಿಷ್ಣು ಗಂಪ್ತನಂ ವಂದದೆ ಆ ಹಂಡಂಗನನ್ನು ಹಾಗೇ ಉತ್ತರಕ್ಕೆ ಹಿಮಾಲಯದ ಪರ್ವತದ ಉತ್ತರದಾಚೆಗೆ ಕರೆದೊಯ್ದನು. ಅಲ್ಲಿ ವನ ಚರ ಬಾಲಕರ ತಂಡದಲ್ಲಿ ಅವನಿಗೆ ಯಂದ್ಧ ಕಲೆಯನ್ನು ಕಲಿಸತೊಡಗಿದನು. ಅನಂತರ ವಿಷ್ಣು ಗಂಪ್ತನಂ ತನ್ನ ಹೆಸರನ್ನು ಚಾಣಕ್ಕನೆಂದು ಬದಲಿಸಿಕೊಂಡನಂ. ಚಂದ್ರಗಂಪ್ತನು ಬಹಳ ಚುರುಕಂ. ಅಂತೇ ಕೆಲವೇ ವರ್ಷಗಳಲ್ಲಿ ಎಲ್ಲ ಲಕ್ಷ್ಕರಿ ಕಲೆಗಳಲ್ಲಿ ನಿಷ್ಣಾ ತನಾದನು. ಈಗ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಪಾಟಲಿ ಪುತ್ರಕ್ಕೆ ಕರೆದೊಯಂತ್ಯವ ಕಾಲ ಬಂತೆಂದು ಚಾಣಕ್ಕನಂ ಎಣೆಸಿದನು. ಆದರೆ ಹೀಗೆ ಮಾಡುವ ಹೊದಲು ಪಾಟಲಿಪುತ್ರಕ್ಕೆ ಹೋಗಿ ಅಲ್ಲಿಯ ಪ್ರದೇಶ ನಿರೀಕ್ಷಣೆ ಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದು ಬಯಸಿದನು.

ಈ ಕಾಲಕ್ಕೆಂದರೆ ಪಾಟಲಿಪುತ್ರದಲ್ಲಿ ದೊಡ್ಡ ಸಮಾರಂಭ ನಡೆದಿತ್ತು. ಧನನಂದನನ ಹಿರಿ ಮಗ ಸಂಮಾಲ್ಕನ ಪಟ್ಟ ಮಹೋತ್ಸವ ನಡೆಯುವದಿತ್ತು, ಅದಕ್ಕಾಗಿ ಮಂಹಾ ಸಮಾರಂಭ. ಇದರ ಜೊತೆಗೇ ಯಂದ್ಧದಲ್ಲಿ ಗೆದ್ದಂಕೊಂಡಂ ಬಂದ ರಾಜಕುಮಾರಿ ಯೊಡನೆ ಅವನ ವಿವಾಹ ಮಂಗಲ ಮಂಹೋತ್ಸವ. ಈ ಸಮಾರಂಭ ಕಾಲದಲ್ಲಿ ದೊರೆ ಅನೇಕ ಸೆರೆಯಾಳಂಗಳ ವಿಮೋಚನೆ ಗೈದಿದ್ದನಂ. ಅವರಲ್ಲಿ ರಾಣಿ ಮಂರಾ ಒಬ್ಬಳಂ. ಹದಿನಾರಂ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಆಕೆಯನ್ನು ಬಂಧನದಲ್ಲಿರಿಸಲಾಗಿದ್ದಿತಂ.

ವಾರಾ ಒಬ್ಬ ಕಿರಾತ ದೊರೆಯಂ ವಾಗಳು. ಧನನಂದನನ ಸೇನಾಪತಿ ಭಗು ರಾಯಾಣನು ಆಕೆಯನ್ನು ಯಾದ್ದದಲ್ಲಿ ಸೆರೆಹಿಡಿದುಕೊಂಡು ಬಂದಿದ್ದನು. ಅರಸನಿಗೆ ಕಾಣಿಕೆಯೆಂದು ಸವಾರ್ಪಿಸಿದ್ದನು. ಅರಸು ಆಕೆಯನ್ನು ಗಾಂಧರ್ವ ವಿಧಿಯಿಂದ ಲಗ್ನ ಆಗಿದ್ದನು. ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ಆಕೆಗೆ ವಾಗು ಜನಿಸಿತು. ಧನನಂದನ ಉಳಿದ ರಾಣಿಯಾಗಿ ವಾಕ್ಕಳಿರಲಿಲ್ಲ. ಅಂತೇ ವಾಂರಾದೇವಿಗೆ ಮಾಗನಾದರೆ ಅವನೇ ರಾಜನಾಗುವನೆಂದು ತಿಳಿದರು. ಇದು ಅವರಿಗೆ ಸವಾಂಜಸ ಎನಿಸಲಿಲ್ಲ. ಆದಾದರಿಂದ ಅವರೆಲ್ಲ ಮಾರಾ ನೈಜ ರಾಜಕುಮಾರಿಯಲ್ಲ, ಆದರೆ ಕಿರಾತ ದೊರೆಯ ಮಾಗಳು, ಶೂದ್ರರ ಹೊಟ್ಟೆಯಲ್ಲಿ ಜನಿಸಿದವಳೆಂದು ಸಂದ್ದಿಯನ್ನು ಹರಡಿದರು. ಹೀಗೆ ಹುಟ್ಟಿದ ಮಾಗ ಧನನಂದ ದೊರೆಯ ಮಾಗನಾಗಲಾರ ಎಂದು ಅವರ ವಾದ. ದಾರ್ಬಲ ಮನಸಿನ ದೊರೆ ಈ ಎಲ್ಲ ಸುದ್ದಿಯನ್ನು ಸಹಜವಾಗಿ ನಂಬಿಬಿಟ್ಟನು. ಮಾರಾದೇವಿಯನ್ನು ಸೆರೆಮಾನೆಯಲ್ಲಿ ಇರಿಸಿದನು. ಆಕೆಯಲ್ಲಿ ಜನಿಸುವ ಮಾಗುವನ್ನು ಕೊಂದುಬಿಡಬೇಕೆಂದು ರಾಜಾಜ್ಲೆ ಹೊರಡಿಸಿದನು. ಹಂಡುಗ ನಾಗಲಿ, ಹಂಡುಗಿಯಾಗಲಿ ಮರಣ ವಿಧಿಸಬೇಕೆಂದು ಕಟ್ಟಪ್ಪಣೆಗೈದನು. ಆದುದರಿಂದ ಮಾಗು ಹುಟ್ಟಿದೊಡನೆ,—ಅದು ಗಂಡಾಗಿತ್ತು—ಕೊಲ್ಲ ಡಬೇಕೆಂದು ಆಜ್ಞೆ ಹೊರಟಿತು. ಆದರೆ ಈ ಕೆಲಸಕ್ಕೆ ಒಪ್ಪಿಸಲಾಗಿದ್ದ ಜನರು ಮಾಗುವಿನ ಮೇಲೆ ದಯೆ

ದೋರಿದರು. ಕೊಲ್ಲಂವ ಬದಲು ಅಡವಿಯಂಲ್ಲಿ ಬಿಟ್ಟು ಹೋದರಂ. ಆ ಬಾಲಕನೇ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ.

ಚಾಣಕ್ಕನು ಪಾಟಲಿಪುತ್ರಕ್ಕೆ ಬಂದೊಡನೆ ವಂದರಾದೇವಿಯ ವೃತ್ತಾಂತವನ್ನು ತಿಳಿದಂಕೊಂಡನಂ. ತಾನು ಇಷ್ಟು ದಿನ ಯಂದ್ಧ ಕಲೆಯಲ್ಲಿ ಶಿಕ್ಷಣ ಕೊಟ್ಟ ಹಂಡುಗನಂ ನಿಶ್ಚಿತವಾಗಿಯೇ ಚಂದ್ರಗುಪ್ಪನಿರಬೇಕೆಂದು ತರ್ಕಿಸಿದನಂ. ಮಂರಾದೇವಿಗೆ ಬಂಧ ವಿಮೋಚನ ಆಗಿದ್ದರೂ ಸುಖದ ಲಪಲೇಶ ಇರಲಿಲ್ಲ. ತದ್ವಿರುದ್ಧ ಆಕೆಗೆ ವಿಷಾದ ಎನಿಸಿತ್ತು. ದೊರೆ ತನಗೆ ಅನ್ಯಾಯ ಎಸಗಿದಂದಕ್ಕಾಗಿ ಸೇಡಿಗೆಂದು ಹಾತೊರೆಯಂತ್ತಿದ್ದಳು. ಇದು ಆಕೆಯ ದಾಸಿಗೊಬ್ಬಳಿಗೇ ಗೊತ್ತು!

ಆದರೆ ಆಕೆ ಬಹಳ ಠಕ್ಕು ಸ್ವಭಾವದವಳಿದ್ದುಂದರಿಂದ ಒಳ್ಳೆ ಜಾಣಾಕ್ಷತನದಿಂದ ತನ್ನ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಪ್ರವೃತ್ತಳಾದಳು. ತನ್ನನ್ನು ಅರವುನೆಗೆ ಆಹ್ವಾನಿಸಬೇಕೆಂದು ದೊರೆಗೆ ಓಲೆ ಬರೆದಳು. ಅವನನ್ನು ಸವಿ ವಚನಗಳಿಂದ ಮರಂಳಂಗೊಳಿಸಿದಳು. ಆಕೆಗೆ, ಹಾಗೆ ನೋಡಿದರೆ, ಮೂವತ್ತು ವರ್ಷ. ಆದರೂ ದೈಹಿಕ ಸೌಂದರ್ಯಕ್ಕೆ ನಸುವೂ ಚ್ಯುತಿ ತಂದುಕೊಂಡಿರಲಿಲ್ಲ.

ಆರಸನಿಗೆ ಈಗ ತಾನಂ ಹಿಂದೆ ಗೈದಂದರ ಬಗೆಗೆ ಪಶ್ಚಾತ್ತಾಪ ಉಂಟಾಯಿತು. ಆಕೆಯಂ ಮಾತಿನ ಮೋಹಕ ಮೋಡಿಯಿಂದ ಮಂಗ್ದನಾಗಿ ಆಕೆಯೊಡನೆಯೇ ಅರಮಂನೆ ಯಂಲ್ಲಿರಲು ನಿರ್ಧರಿಸಿದನಂ. ಇದರಿಂದ ಉಳಿದ ರಾಣಿಯಂರಿಗೆ ಅಸೂಯೆ ಹೆಚ್ಚಿತು. ಆದರೆ ಮುಂರಾ ಅವನನ್ನು ತನ್ನ ಬಳಿ ಇರಿಸಿಕೊಂಡಳು. ಅವರೆಲ್ಲರ ವಿರುದ್ಧ ವಾಗಿ ಅವನ ಮನಸನ್ನು ಕೆಡಿಸಿದಳು.

ಚಾಣಕ್ಕನಂ ಪಾಟಲಿಪುತ್ರಕ್ಕೆ ಬಂದಂ ಎಲ್ಲ ಬಗೆಯಂ ವಿವರಗಳನ್ನು ಸಂಗ್ರಹಿಸಂ ವಾಗ ವುಂರಾದೇವಿ ರಾಜನ ಮೇಲೆ ಸೇಡಂ ತೀರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಹವಣಿಸುತ್ತಿದ್ದಂದಂ ತಿಳಿದುಬಂದಿತು. ಹೊರಗೆಲ್ಲ ವ್ಯವಹಾರ ಸರಳವಾಗಿ ನಡೆಯುತ್ತಿದ್ದಂತೆ ತೋರಿದರೂ ಒಳಗೊಳಗೆ ಅತೃಪ್ತಿಯುಂ ತಾಂಡವವಾಡುತ್ತಿತ್ತೇದು ಅವನಿಗೆ ಹೊಳೆಯದಿರಲಿಲ್ಲ. ರಾಜನ ರೀತಿ ನೀತಿಗಳು ಮಂತ್ರಿ ಮಂಡಲಕ್ಕೆ ಸರಿದೋರಲಿಲ್ಲ. ಪ್ರಜೆಗಳೂ ಅಸಂತುಷ್ಟ ರಾಗಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಪ್ರಧಾನ ಸಚಿವ ರಾಕ್ಷಸನಂ ಮಾತ್ರ ದೊರೆಯಂ ವಿಶ್ವಾಸಕ್ಕೆ ಪಾತ್ರ ನಾಗಿದ್ದನು. ನಂದನ ವಂಶದ ಬಗ್ಗೆ ಸದಭಿಪ್ರಾಯೆ ಉಳ್ಳವನಾಗಿದ್ದನು. ಹಾಗೇ ಸೇನಾ ಪತಿಯಂ ವುನಃಸ್ಥಿತಿ.

ತನ್ನ ಯೋಜನೆಗೆ ಪರಿಸ್ಥಿತಿ ಅನಂಕೂಲವಿದೆಯೆಂದು ಚಾಣಕ್ಕನಿಗೆ ಅನಿಸಿತು. ಅಂತೇ ಅವನಂ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಕರೆತಂದನು. ವುಂರಾದೇವಿಯೊಡನ ಅವನ ಭೆಟ್ಟಿ ಯನ್ನು ಮಾಡಿಸಿದನು. ಅವಳ ತಾಯಿ ಮಾಯಾದೇವಿ, ಸೋದರ ಪ್ರದ್ಯುಮ್ನದೇವ ಆಕೆಗೆ ಅಭಿನಂದನೆ ಸಲ್ಲಿಸಿರುವರೆಂದು ಅರಂಹಿದನು. ತನ್ನ ಹದಿನಾರು ವರ್ಷದ ಮಂಗನನ್ನು ಕಳಿಸಲು ಅವನು ಒಪ್ಪಿದ್ದಾನೆಂದು ಹೇಳಿದನು. ಕೆಲ ದಿನ ಅವನು ಪಾಟಲಿ ಪುತ್ರದಲ್ಲಿ ನೆಲಸಲಿ ಎಂದು ಅಪೇಕ್ಷೆ ಅಭವ್ಯಕ್ತಗೊಳಿಸಿದ್ದನು. ಹೊರಗಿನ ಪ್ರಪಂಚದ ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಪೆ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು: ಐತಿಹಾಸಿಕ

ಪ್ರಜ್ಞೆ ಉಂಟಾಗಲಿ ಬಾಲಕನಿಗೆ ಎಂದಂ ಹಾಗೆ ಹಾರೈಸಿದ್ದನಂ. ಆದಂದರಿಂದ ಚಂದ್ರ ಗಂಪ್ತನು ಬರಲು ಆಕೆ ಅವನನ್ನು ಹಾರ್ದಿಕವಾಗಿ ಸ್ವಾಗತಿಸಿದಳು.

ಚಾಣಕ್ಕನು ತನ್ನ ಹಿಮಾಲಯದ 'ಆಶ್ರವಂ'ಕ್ಕೆ ವಂರಳಿದನು. ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ನೊಡನೆ ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ಬಂದು ಅವನನ್ನು ಮುರಾದೇವಿಗೆ ಒಪ್ಪಿಸಿದನು.

ಚಂದ್ರಗಂಪ್ತನನ್ನು ಅರಮನೆಯಲ್ಲಿ ಬಿಟ್ಟು ಚಾಣಕ್ಕನಂ ತನ್ನ ಹಂಚಿಕೆಗಳನ್ನು ಈಡೇರಿಸಲು ತೊಡಗಿದನು. ಇಡೀ ಕಾದಂಬರಿಯು ಆ ಪೆಂಕಿಯಾವೆಲ್ಲಿಯಂ ಯೋಜನೆಗಳ ಧರ್ತಿಯಲ್ಲಿದೆ. ಅವನು ಭಾಗಂರಾಯಣನ ಮನ ಒಲಿಸಿಕೊಂಡನು. ರಾಕ್ಷಸನ ಸೇವಕನಾದ ವಿಶ್ವಾಸುಗ ಹಿರಣ್ಯಗಂಪ್ತನನ್ನು ತನ್ನ ಕಡೆಗೆ ಮಾಡಿಕೊಂಡನು. ಮುಂರಾದೇವಿಯ ನಂಬಿಗಸ್ಥ ದಾಸಿಯಾದ ಸುಮಂತಿಕೆಯನ್ನೂ ತನ್ನಡೆಗೆ ತೆಗೆದಂಕೊಂಡನು. ಮುಂರಾದೇವಿ ಯೊಡನೆ ಆಗೀಗ ಸಂದರ್ಶನಗಳನ್ನು ಸಂಯೋಜಿಸಿದನು. ದೊರೆಯುನ್ನು ನಾಶಗೊಳಿಸುವ ಆಕೆಯ ಒಳಸಂಚಿಗೆ ಉತ್ತೇಜನವನ್ನಿ ತ್ವನು.

ಈ ದಿನಮಾನದಲ್ಲಿ ಚಾಣಕ್ಕನು ಒಂದು ಸಲ ವಂಂರಾದೇವಿಗೆ ರಾಜಮುದ್ರೆಯ ಪಟ್ಟಿಯನ್ನು ತೋರಿಸಿದನಂ. ಅದರಿಂದ ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನಂ ಆಕೆಯ ಸೋದರಿಯ ಮಗನಾ ಗಿರದೆ ಸ್ವಂತ ಮಗನೇ ಆಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಸಿದ್ಧಪಡಿಸಿದನು. ಅವನು ಸತ್ತು ಹೋಗಿದ್ದಾನೆಂದು ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಆಕೆ ತಿಳಿದಿದ್ದಳು. ಸಹಜವಾಗಿ ಈಗ ಆಕೆ ಆನಂದತುಂದಿಲಳಾದಳು.

ಧನನಂದನು ಈಗ ಆಡಳಿತ ವ್ಯವಹಾರವನ್ನು ಪೂರ್ಣ ಅಲಕ್ಷಿಸಿದಂತಾಗಿತ್ತು. ಅಂತೇ ರಾಕ್ಷಸನಿಗೆ ಅವನ ಬಗೆಗೆ ನಿರಾಸೆ ಎನಿಸಿತ್ತು. ಮುರಾದೇವಿ ಆರ್ಗಿಗ ಧನನಂದನನಿಗೆ ದರ್ಬಾರಿಗೆ ಹೋಗೆಂದು ಅರುಹುತ್ತಿದ್ದಳು. ಆದರೆ ಅವನು ಸಮ್ಮತಿಸುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ. ಕೊನೆಗೊಮ್ಮೆ ಕೆಲವೊಂದು ತಾಸುಗಳ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಮಾತ್ರ ಹೋಗಲು ಒಪ್ಪಿದನು. ಆ ಒಂದು ದಿನ ಸುನಿಶ್ಚಿತವಾಯ್ತು. ಅಂದೇ ಅವನ ವಿನಾಶ ಕಾಲವೂ ಕಾಯ್ದುತ್ತು. ಚಾಣಕ್ಕನೇ ಅದನ್ನು ನಿಯೋಜಿಸಿದ್ದನು. ಅರವುನೆಯ ಪ್ರವೇಶ ಭಾಗದಲ್ಲಿ ಒಂದು ದೊಡ್ಡ ತಗ್ಗನ್ನು ತೆಗೆಯಿಸಿದ್ದನು. ಹೊರಗೆ ನೋಡಲು ಅದು ಸಮನೆಲವಾಗಿ ಗೋಚರಿಸುತ್ತಿತ್ತು. ಆದರೆ ಒಳಗೆ ತಗ್ಗು! ಹೀಗೆ ದೊರೆಯ ಆನೆಯು ಅಲ್ಲಿ ಕಾಲಿಟ್ಟೊಡನೆ ಆನೆ, ಅರಸ, ಮಕ್ಕಳು, ಮಾವುತ—ಎಲ್ಲರೂ ಒಳಸಿಗುತ್ತಿದ್ದರು. ಚಾಣಕ್ಕನ ಜನರಂತೂ ತಕ್ಷಣ ಕೊಲ್ಲಲು ಅಲ್ಲಿಯೆ ನಿಂತಿದ್ದರು.

ಮುರಾದೇವಿಯಂ ಹೀಗೆ ಅರಸನನ್ನು ಕೊಲ್ಲಲು ಹವಣಿಸಿದ್ದರೂ ಇದನ್ನೇನಂ ಮಾಡುವದಂ ಯುಕ್ತವೊ ಅಲ್ಲವೊ ಎಂಬ ಬಗೆಗೆ ಆಕೆಯ ಮನದಲ್ಲಿ ಇನ್ನೂ ಹೊಯ್ದಾಟ ವಿತ್ತು. ಆಕೆಯ ಮನದಲ್ಲಿ ವಿಚಾರದ ತಂಮಲ ನಡದಿತ್ತು. ಕೊನೆಗೆ ದೊರೆ ದರ್ಬಾರಿಗೆ ಹೋಗುವ ದಿನ ಸಮೀಪಿಸಲು ಆಕೆ ಬೇಡವೆಂದು ಆವನನ್ನು ಅಂಗಲಾಚಿ ಬೇಡಿ ಕೊಂಡಳಂ. ಯಾಕೆಂದರೆ ಅವನಂ ತಗ್ಗಿ ನಲ್ಲಿ ಕುಸಿದು ಬಿದ್ದು ಸಾಯುವದು ಖಂಡಿತವಿತ್ತು. ಆದರೆ ಅರಸು ಏನಾದರೂ ಹೋಗಲಂ ನಿರ್ಧರಿಸಿದ್ದನು. ಆಕೆಯ ಮನದಲ್ಲಿಯ ವಿಚಾರದ ಹೋರಾಟವು ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿತಂ. ಈಗ ಯಾರಂ ಉಳಿಯಬೇಕಂ? ಮಗನೊ, ತಂದೆಯೊ?—ಎಂಬ ಪ್ರಶ್ನೆ ಧಂತ್ರೆಂದು ಆಕೆಯ ಎದಂರು ನಿಂತಿತಂ. ಗಂಡನನ್ನು ಉಳಿಸಿಕೊಳ್ಳಲಂ ಆಕೆ ಸಂಕಲ್ಪಿಸಿದಳಂ. ತನಗಾಗಿ ಒಂದು ವೆಂಣೆಯನ್ನು ತರಿಸಿದಳಂ. ಅರಸನನ್ನು ಹಿಂಬಾಲಿಸಿ ಹೊರಟಳಂ. ಹೇಗಾದರೂ ಮಾಡಿ ಅವನನ್ನು ರಕ್ಷಿಸಲು ಹಾತೊರೆದಳಂ. ಆದರೆ ಆಕೆ ತಡವಾಗಿ ಬಂದಂತಾಯ್ತು!

ದೊರೆ ಹಾಗೂ ಅವನ ವಂಕ್ಕಳೆಲ್ಲ ತಗ್ಗಿ ನಲ್ಲಿ ಬಿದ್ದಂಬಿಟ್ಟರು. ಮರಣಪನ್ನೈದಿದರು. ತಗ್ಗಿ ನಲ್ಲಿ ನಿಲ್ಲಿಸಲಾಗಿದ್ದ ಚಾಣಕ್ಕನ ಭಿಲ್ಲ ಜನರು ಈ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಪೂರೈಸಿದರು. ಮುರಾದೇವಿ ಹಿಂಬಾಲಿಸಿದಳು. ಚಾಣಕ್ಕನಂ ಎಚ್ಚರ ಕೊಟ್ಟಿದ್ದರೂ ಲಕ್ಷಿಸದೆ ಆಕೆ ತಗ್ಗಿ ನಲ್ಲಿ ದಾವಿದಳು. ಮರಣಕ್ಕೀಡಾದಳಂ.

ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನಂ ದೊರೆಯಾಗಿ ಪಟ್ಟಾಭಿಷೇಕವಾಯ್ತು. ಜಾಣಕ್ಕನು. ದೊರೆ ಯೆಂದು ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನನ್ನು ಒಪ್ಪಿಕೊಳ್ಳಲು ರಾಕ್ಷಸನ ವಂನ ಪರಿಪರಿಯಾಗಿ ಒಲಿಸಲು ಯತ್ನಿಸಿದನು. ಆದರೆ ರಾಕ್ಷಸನು ನಂದನನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ಇನ್ನಾರನ್ನೂ ದೊರೆಯೆಂದು ಪರಿಗ್ರಹಿಸಲು ಒಪ್ಪಲಿಲ್ಲ. ಚಂದ್ರಗುಪ್ತನು ರಾಜ ಮನೆತನದವನೆಂದು ವುನವರಿಕೆ ಮಾಡಿಕೊಡಲು ಜಾಣಕ್ಕನು ರಾಕ್ಷಸನಿಗೆ ಅವನ ರಾಜಾಂಕಿತದ ಮುಂಗೈ ಪಟ್ಟಿಯನ್ನೂ ತೋರಿಸಿದನು. ಕೊನೆಗೆ ರಾಕ್ಷಸನು ಒಪ್ಪಿ ಪ್ರಧಾನ ಸಚಿವನಾಗಲು ಸಮ್ಮತಿಸಿದನು. ಈ ಪ್ರಕಾರ ಜಾಣಕ್ಕನು ತನ್ನ ಪ್ರತಿಜ್ಞಿಯನ್ನೂ ನೆರವೇರಿಸಿಕೊಂಡನು.

ತೀರ ಕಡಿಮೆ ಐತಿಹಾಸಿಕ ವಿವರಗಳ ಸಹಾಯದಿಂದ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಮನೋ ರಂಜಕ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ರಚಿಸಿರುವರು. ವಸ್ತುವಿಗೆ, ಪಾತ್ರಗಳಿಗೆ ತಕ್ಕಂತೆ ಯಂಕ್ತ ಭಾಷೆಯನ್ನು ಬಳಸಿರುವರಂ. ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಚಾಣಕ್ಕನ ಕುತಂತ್ರಗಳಿಂದ ತಂಂಬಿ ತುಳುಕುವದು. ಆದರೆ ಎಲ್ಲರನ್ನು ತನ್ನೆಡೆಗೆ ಎಳೆದಂಕೊಳ್ಳುವ ತೀರ ಸಹಜ ಜಾಣೈ, ಎಲ್ಲವನ್ನು ಲೀಲಾ ಜಾಲವಾಗಿ ಸಾಧಿಸುವ ವೇಲ್ಮ—ಅಷ್ಟು ಮಂಸವರಿಕೆ ಆಗದಂ. ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಅತ್ಯುತ್ತಮಂ ಭಾಗವೆಂದರೆ ಮಂರಾದೇವಿಯಂ ಚಿತ್ರಣ. ಆಕೆಯಂ ಸ್ವಭಾವದ ಕೌಟಿಲ್ಮ, ಆಕೆಯಂ ಕಪಟ, ಮೋಸಗಾರಿಕೆ, ರಾಜನ ವಂನ ಒಲಿಸುವ ಆಕೆಯ ಚಾಣಾಕ್ಷತನ, ಕೊನೆಗೆ ಆಕೆಯ ವಂನಸಿನಲ್ಲಿಯಂ ವೈಚಾರಿಕ ತಂವಂಲಲ—ಎಲ್ಲ ಚಿತ್ರಾರ್ತಿತ ವಾಗಿ ನಿವೇದಿತವಾಗಿವೆ. ಸ್ವಾಮಿಂ ನಿಷ್ಠ ಪ್ರಧಾನ ಸಚಿವನೆಂಬ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂಂದ ರಾಕ್ಷಸನ ಪಾತ್ರವೂ ಅತ್ಯುಜ್ವಲ ಆಗಿದೆ. ಒಂದಂ ರೀತಿಯಿಂದ ಚಾಣಕ್ಕನಂ ಹಲವಾರು ಕಂತಂತ್ರ ಗಳಿಂದ ಗೆದ್ದರೂ ಯಾವಾಗಲೂ ಇವುಗಳೇ ಯಶ ತಂದಾವೆಂದು ಹೇಳಲಾಗದಂ. ಸ್ವಾಮಿಂನಿಷ್ಠರು ಹಾಗೂ ಪ್ರಾಮಾಣಿಕರೆದಂರಂ ಈ ಒಳಸಂಚಂಗಳ ಆಟ ಒಮ್ಮೊವೆಯೂ ನಡೆಯಂದೆಂದೂ ತಿಳಿದುಬರುವದಂ. ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಚಂದ್ರಗಂಪ್ರನೆಂದಂ ಶೀರ್ಷಿಕೆ ಕೊಟ್ಟಿದ್ದರೂ ಅವನು ಕೇವಲ ಗೊಂಬೆಯೇ ಸೈ! ಆವನ ಕೆಲಸ ತೀರ ಸ್ವಲ್ಪ. ಅವನಲ್ಲಿ ಶೀಲ ಸಾಲದು. ವರ್ಣನೆಗಂತೂ ಅವನಂ ಅನರ್ಹ.

ಏನಿದ್ದರೂ ಈ ಕಾದಂಬರಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಸಂರಚಿತವಾದವು ಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದು ಎಂಬಲ್ಲಿ ಸ್ರೋಕಾಂಶದ ಸಂಶಯವಿಲ್ಲ. 'ಕಾಳಕೂಟ' (1909-1911) ಎಂಬದಂ ಅಪೂರ್ಣ ಕಾದಂಬರಿ. ಆದರ ಮೊದಲನೆ ಸಂಪುಟ ಹಾಗೂ ಎರಡನೆಯಂದರ ಒಂದನೆಯಂ ಪರಿಚ್ಛೇದ—ಅಷ್ಟೆ ರಚಿತ ವಾಗಿವೆ. ಪೃಥ್ವಿರಾಜ ಚವ್ಹಾಣ ಹಾಗೂ ಜಯಂಚಂದ ರಾಠೋಡರ ಆರಂಭದ ಜೀವನದ ಹಲವು ಘಟನೆಗಳನ್ನು ಇದಂ ಚಿತ್ರಿಸಂವದಂ. ಇದು ಅಪೂರ್ಣ ಇರುವದರಿಂದ ಹೇಗೆ ಬೆಳವಣಿಗೆ ಹೊಂದಂತ್ರಿತ್ತೂ, ಯಾವ ಸನ್ನಿವೇಶಗಳನ್ನು ಒಳಗೊಳ್ಳುತ್ತಿತ್ತೂ ಎಂಬಂದಂ ನಾವು ಖಚಿತವಾಗಿ ತಿಳಿಸಲಾರೆವು.

ಆನಂಗಪಾಲನಂ ಹಸ್ತಿನಾಪುರದ - ದಿಲ್ಲಿ - ದೊರೆ. ವಿವಂಲಾ ಹಾಗೂ ಕವಂಲಾ ಇಬ್ಬರು ಅವನ ಮಕ್ಕಳು. ವಿಮಲೆಯ ವಿವಾಹ ಕನೋಜದ ದೊರೆ ವಿಜಯಾಲ ನೊಡನೆ ನೆರವೇರಿತು. ಕವಂಲೆಯ ಲಗ್ನ ಅಜವಿಕಾರದ ಆರಸು ಸೋವೇಶ್ವರನೊಡನೆ ಜರಂಗಿತಂ. ವಿವಂಲೆಯಂ ವಂಗ ಜಯಂಚಂದ. ಕವಂಲಾಳ ವಂಗ ಪೃಥ್ವಿರಾಜ. ಕವಂಲಾಳ ಕಿರಂ ಸೋದರನ ಹೆಸರು ಧನಂಜಯಂ. ಅವನು ಮೊನ್ನೆ ಮೊನ್ನೆ ತೀರಿದ್ದನಂ. ವಿಮಲಾ ಹಾಗೂ ಕಮಲಾ ಇವರಿಬ್ಬರು ದುಃಖ ಸೂಚಕಾರ್ಥವಾಗಿ ದಿಲ್ಲಿಗೆ ಹೋದ ಪ್ರಸಂಗ ದಿಂದ ಕಾದಂಬರಿ ಆರಂಭವಾಗುವದು. ಈರ್ವರಂ ಸೋದರಿಯರಲ್ಲಿ ವಿವಂಲಾ ಅಸೂಯಾಪರಳಂ, ಸಂಕುಚಿತ ವುನೋವೃತ್ತಿಯಂವಳಂ ಹಾಗೂ ಜಗಳಗಂಟಿಯಂ. ತದ್ವಿರುದ್ದ ಕವುಲಾ ಅತ್ಕಂತ ಪ್ರೇಮಳ ಸ್ವಭಾವದವಳು, ಉದಾರ ಹೃದಯಿಯು ಹಾಗೂ ಬಿಚ್ಚು ಮನಸಿನವಳು. ಒಂದು ದಿನ ಇವರೆಲ್ಲ ಕುಳಿತುಕೊಂಡಾಗ ಮೊಮ್ಮಕ್ಕ ಳಾದ ಪೃಥ್ವಿರಾಜ ಹಾಗೂ ಜಯಚಂದರು ಜಗಳಕ್ಕೆ ಅನುವಾದರು. ಅಜ್ಜನ ತೊಡೆಯ ವೇಲೆ ಯಾರು ಕೂಡ್ರಬೇಕೆಂದು ಪ್ರಶ್ನೆ ಎದ್ದಿತಂ. ಅನಂಗಪಾಲ ದೊರೆ ಈರ್ವರೂ ಮೊಮ್ಮಕ್ಕಳನ್ನು ಪ್ರೀತಿಸುತ್ತಿದ್ದರೂ ಪೃಥ್ವಿರಾಜನ ಮೇಲೆ ಅವನಿಗೆ ವಿಶೇಷ ವಾತ್ಸಲ್ಯ. ಅದೇನು ಅಂತಹ ಗಂಭೀರ ವಿಷಯಂವಿರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ವಿಮಲಾ ಜಗಳ ತೆಗೆದಳು ಕಮಲಾ ಳೊಡನೆ. ಕವುಲಾ ಹಾಗೂ ಇತರರು ಜಗಳ ಬಗೆಹರಿಸಬೇಕೆಂದಂ ಎಷ್ಟು ಯತ್ನಿಸಿದರೂ ಆಕೆ ಬಹಳ ನೊಂದಂಕೊಂಡಂ ಇಲ್ಲದ ಸಲ್ಲದ ಆರೋಪ ಇಟ್ಟಳಂ. ವೃದ್ಧ ಅನಂಗ ಪಾಲನಿಗೆ ಬಹಳ ವ್ಯಥೆ ಎನಿಸಿತಂ. ಆಕೆಗೆ ಕನೋಜಕ್ಕೆ ವಂರಳಿ ಹೋಗೆಂದಂ ಹೇಳಿದರು. ಆಕೆ ಹೋದಳು. ಕವುಲಾ ಕೂಡ ಅಜಮಿಾರಿಗೆ ನಡೆದಳು. ಪೃಥ್ವಿರಾಜನು ಅಲ್ಲಿಯೇ ಉಳಿದನಂ ದಿಲ್ಲಿಯಂಲ್ಲಿ. ಆಲ್ಲಿ ಆನಂಗಪಾಲನಂ ಅವನಿಗೆ, ಕ್ಷತ್ರಿಯಂ ಕಂಪೂರನಿಗೆ ಉಚಿತ ವಾದ ರೀತಿಯಂಲ್ಲಿ ಶಿಕ್ಷಣ ಕೊಡಿಸಿದನು.

ವಿಮಲಾ ತನ್ನ ಸೋದರಿಯಂ ವಿಷಯಂದಲ್ಲಿ ವೈವಂನಸ್ಸನ್ನು ತೆಗೆದಂಹಾಕಲ್ಲಿ. ಒಮ್ಮೆ ಸಿಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಆಕೆ ಹಿಮಾಲಯದಲ್ಲಿಯಂ ಕಪಿಲಗಂರುವಿನ ಬಳಿಗೆ ಹೋಗಿ ತಾಯಂತ ಮಾಡಿಸಿ ತರಲು ಜಯಂಚಂದನೊಡನೆ ಹೋದಳು. ಆದರಿಂದ ದಿಲ್ಲಿಯಂ ರಾಜ್ಯವನ್ನು ವಶಪಡಿಸಿಕೊಳ್ಳಬೇಕೆಂದು ಬಗೆದಳು-ತನ್ನ ಮಂಗ ಜಯಂಚಂದನಿಗಾಗಿ. ಆಕೆ ಆಲ್ಲಿ ಅನೇಕ ದಿನ ದಾರಿ ಕಾಯ್ದಳು. ಯಾವ ವರ ದೊರೆಯಲಿಲ್ಲ. ಆಕೆಯಂ ತಾಳ್ಮೆಯ ತೂಕ ತಪ್ಪ ಹತ್ತಿತು. ಕೆಲವು ದಿನಗಳ ನಂತರ ಆಕೆ ಒಂದು ಆಪತ್ತಿನಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕಳು. ಆಕೆಯನ್ನು ಹಾಡಂಕಲು ಅಲ್ಲಿಗೆ ಬಂದ ಅನಂಗಪಾಲ ಹಾಗೂ ವಿಜಯಪಾಲರು ಆಕೆಯನ್ನು ಪಾರಂ

ಮಾಡಿದರು. ಅನಂತರ ಅವರು ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ಸ್ಥಳಗಳಿಗೆ ವಂರಳಿದರು. ಇಲ್ಲಿಗೆ ಮೊದಲನೆಯ ಪುಸ್ತಕ ಮುಗಿಯಿತು.

ಎರಡನೆಯ ಪುಸ್ತಕದ ಮೊದಲನೆಯಂ ಪರಿಚ್ಛೇದವು—ವಿವಂಲಾ ಪರಾಭವ ಹೊಂದಿದುದು, ಅವಮಾನಿತಳಾದುದನ್ನು ವರ್ಣಿಸಂಪದಂ. ಇದನ್ನು ಆಕೆ ಯೂರಿಗೂ ಭೆಟ್ಟಿ ಆಗಿ ಹೇಳುವಂತಿರಲಿಲ್ಲ.

ಕೆಲವು ತಿಂಗಳುಗಳ ನಂತರ ಅಂಗಪಾಲನಂ ವಿಮಲಾ ಹಾಗೂ ಆಕೆಯ ಕುಟುಂಬದ ಜನರಿಗೆ ಪೃಥ್ವಿರಾಜನ ಪಟ್ಟಾಭಿಷೇಕಕ್ಕಾಗಿ ಬರಲು ನಿವಂತ್ರಿಸಂವನು. ಆಕೆಯ ಗಂಡನಂ ಇಬ್ಬರು ಮಕ್ಕಳೊಡನೆ ಹೊರಡಬೇಕೆಂದು ಇಚ್ಛಿಸಿದ್ದನು. ವಿಮಲಾ ಪನಂ ಮಾಡ ಬೇಕೆನ್ನುತ್ತಾಳೆ ಎಂಬುದನ್ನು ಕೇಳಲಿಲ್ಲ ಅವನು. ತಾನು ಹೋಗಬೇಕೊ ಬೇಡವೊ ಎಂಬುದರ ಬಗೆಗೆ ವಿಮಲಾ ನಿರ್ಧರಿಸಿರಲಿಲ್ಲ. ಕೊನೆಗೆ ಆಕೆ ಹೋಗಕೂಡದೆಂದು ಸಂಕಲ್ಪಿಸಿದಳು. ಜಯಚಂದನೂ ಕೂಡ ಹೋಗಬಾರದೆಂದು ಆಕೆ ಹೇಳಿಕಳಿಸಿದಳು. ಆದರೆ ತಾನು ದಿಲ್ಲಿಗೆ ಪಟ್ಟಬಂಧೋತ್ಸವಕ್ಕೆ ಹೋಗುಪನೆಂದು ಆವನು ಮರಳಿ ಸಂದ್ದಿಯನ್ನು ಕಳಿಸಿದನು. ಇದೊಂದು ಆಕೆಯ ಪಾಲಿಗೆ ಅಪಜಯವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತು. ಇನ್ನೇನು? ಕನೋಜದಲ್ಲಿ ಇರಂವಲ್ಲಿ ತಥ್ಯವಿಲ್ಲ ಎನಿಸಿತು ಆಕೆಗೆ. ತಾನು ಯಾರಿಗೂ ಬೇಕಾಗಿಲ್ಲ ಎಂದು ತಿಳಿದುಕೊಂಡಳು. ಜಯಚಂದನಿಗೆ ಬೇಡ ಅನಿಸಿತು. ಆದಂದರಿಂದ ಆಕೆ ಹಿಮಾಲಯಕ್ಕೆ ಹೋಗಲು ನಿರ್ಣಯಿಸಿದಳು.

ಇಲ್ಲಿಗೆ ಪರಿಚ್ಛೇದ ಪರಿಸಮಾಪ್ತವಾಗುವದು. ಮುಂದೇನಾಯಿತೆಂದಂ ದಾರಿ ನೋಡಿ ತಿಳಿಯಿರಿ ಎಂದಂ ಲೇಖಕರು ಹೇಳುವರಂ. ಆದರೆ ಇನ್ನು ವೆಂಂದೇನು? ಪರಿಚ್ಛೇದಗಳಿರುವದಿಲ್ಲ! 'ಕಾಲಕೂಟ' ಎಂದರೆ ಭಯಾನಕ ವಿಷ. ಈ ಶಬ್ದವನ್ನು ವಿಮಲೆಯ ವೆಂನಸ್ಸನ್ನು ವರ್ಣಿಸಲಂ ಬಳಸಲಾಗಿದೆ. ಆದು ವಿಷದ ಬಟ್ಟಲಂ. ಕಾದಂಬರಿಯು ಪೂರ್ಣವಾಗಿದ್ದರೆ ಒಂದು ವೇಳೆ ನಾವು ಜಯಚಂದ ಹಾಗೂ ವೆಂಹವೆಂದ ಘೋರಿ ಅವರ ಒಳಸಂಚಿನ ವಿಷಯ ಅರಿಯುತ್ತಿದ್ದವು. ಪೃಥ್ವಿರಾಜನ ಸೋಲೂ ಆಗಬಹುದಿತ್ತು. ಆದರೆ ಇದೆಲ್ಲ ಊಹಾಪೋಹ!

ಈಗ ಇರುವ ಮಟ್ಟಿಗೆ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ವಿಮಲಾ ಹಾಗೂ ಕಮಲಾ ಇವರೀರ್ವರ ಸ್ವಭಾವದ ವಿರೋಧಾಂಶಗಳನ್ನು ಲೇಖಕರು ಒಳ್ಳೆ ಮಾರ್ಮಿಕವಾಗಿ ತಿಳಿಸಿರಂವರು. ಕಪಿಲಕ ಆಶ್ರಮ, ಕಪಿಲ ಪ್ರಧಾನನ ಶಿಷ್ಯರಲ್ಲಿಯ ಅಸೂಯೆ, ವೈಮನಸ್ಸು, ಇನ್ನಿತರ ಅಮಾನಂಪ ಪ್ರಯೋಗಗಳು—ಇವೆಲ್ಲ ಚೆನ್ನಾಗಿ ಚಿತ್ರಿತವಾಗಿವೆ.

'ವಜ್ರಾಘಾತ' (1 13-1915) ಎಂಬದಂ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕೊನೆಯಂ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಹಾಗೂ ಅತ್ಯುತ್ತವು ಕಲಾಕೃತಿ. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯ ಉಪಶೀರ್ಷಿಕೆ ಎಂದರೆ, 'ವಿಜಯನಗರದ ಕೊನೆಯಂ ದಿನಗಳಂ'. ಕಾದಂಬರಿಯ ಐತಿಹಾಸಿಕ ವಿಷಯಂವನ್ನು ಸೆವೆಲ್ ರ 'ಮರೆತಂಹೋದ ಸಾಮ್ರಾಜ್ಯ' ಹಾಗೂ ಫೆರಿಸ್ಥಾ ಕೃತಿಗಳಿಂದ ಆಯ್ದಾಕೊಳ್ಳ

ಲಾಗಿದೆ. ಬ್ರಿಗ್ ರ ಫೆರಿಸ್ಥಾ ದಲ್ಲಿಯ ಟಿಪ್ಪಣಿಯನ್ನು ಅವರು ಹೀಗೆ ಉದಾಹರಿಸುವರು: "ಸೀಝರ್ ಫ್ರೆಡ್ರಿಕ್ ಹೇಳುವಂತೆ, ಹಿಂದೂಗಳು ರಾವುರಾಜನ ಸೈನ್ಯದಲ್ಲಿಯ ಈರ್ವರಂ ವುಂಸ್ಲಿಂ ವುಂದಾಳಂಗಳ ವಿಶ್ವಾಸಘಾತಂಕತನದಿಂದ ಸೋತರು. ಈ ಪ್ರಸಂಗ ವನ್ನು ಫೆರಿಸ್ಥಾ ಹೇಳಲಂ ಆಗಿಲ್ಲ". ಸೀಝರ್ ಫ್ರೆಡ್ರಿಕ್ ನಂ ಒಬ್ಬ ಇಟಲಿ ಪ್ರವಾಸಿ. ಅವನಂ 1567ರಲ್ಲಿ ವಿಜಯನಗರವನ್ನು ಸಂದರ್ಶಿಸಿದನಂ. ರಾವಂರಾಜನಂ ತಾಳಿಕೋಟೆ ಕಾಳಗದಲ್ಲಿ ಸೋತಂಹೋದ ಎರಡಂ ವರ್ಷಗಳ ನಂತರ ಈ ಐತಿಹಾಸಿಕ ವಿಷಯಂಕ್ನೆ, ಕೆಲವು ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ದಕ್ಷಿಣ ಭಾರತದ ಲೇಖಕನೊಬ್ಬನು 'ಹಿಂದುಸ್ಥಾನ ಸಮಾ ಲೋಚನೆ'ಯಲ್ಲಿ ಕಟ್ಟು ಕತೆಯೊಂದನ್ನು ಕೂಡಿಸಿದ್ದನು. ಆ ಕತೆ ಈ ಪ್ರಕಾರ ಇರುವದಂ —ರಾವುರಾಜನಂ ತರುಣನಿದ್ದಾಗ ಒಬ್ಬ ವುಂಸ್ಲಿಂ ಯುವತಿಯನ್ನು ಪ್ರೇಮಿಸಿದ್ದನು. ಆಕೆಗೆ ಒಬ್ಬ ಮಗನು ಹುಟ್ಟಿದನು. ಅವಳು ಅವನನ್ನು ಕರೆದುಕೋಡು ಕೆಲ ಕಾಲ ಎಲ್ಲಿಯೋ ಹೋಗಿದ್ದಳು. ಅಷ್ಟರಲ್ಲಿ ಹುಡುಗನು ಬೆಳೆದನು. ರಾಮರಾಜನ ಆಸ್ಥಾನಕ್ಕೆ ನೌಕರಿಗಾಗಿ ಬಂದನು. ರಾಜನು ಅವನನ್ನು ತನ್ನ ಮೆಗನೇದು ಗುರುತಿಸಿದನು. ತನ್ನ ಅಂಗರಕ್ಷಕನೆಂದಂ ಅವನನ್ನು ನಿಯುಮಿಸಿಕೊಂಡನು. ವರ್ಣದೆ ಕೆಲ ಕಾಲದ ನಂತರ ಒಮ್ಮೆ ರಾಜನಂ ದರ್ಬಾರಿನಲ್ಲಿ ಕಂಳಿತಾಗ. ಅವನ ಜನರು ಒಬ್ಬ ಮುಸ್ಲಿಂ ತರುಣಿಯನ್ನು ತಂದರು. ರಾವಂರಾಜನು ಆಕೆಗೆ ತನ್ನ ಬಂರ್ಖಾ ತೆಗೆಯಲು ಆಜ್ಞಾಪಿಸಿದನು. ತೆಗೆ ಯಿಸಿದನು. ತರುಣನಿಗೆ ಇದು ಸರಿಬರಲಿಲ್ಲ. ಅರಸನನ್ನು ವಿರೋಧಿಸಿದನು. ಆ ತರುಣಿಯು ತನ್ನ ವಂಗನಿಗೆ ಒಳ್ಳೆ ವಧಂ ಆಗುವಳೆಂದು ತಿಳಿದಂ ಆಕೆಯನ್ನು ಅವನಿಗೆ ಒಪ್ಪಿಸಿದನು. ಅವನನ್ನು ಲಗ್ನ ವಾಗಲು ಅನೇಕ ರೀತಿಯಿಂದ ಆಕೆಗೆ ಪ್ರಾರ್ಥಿಸಿಕೊಂಡನು. ಆದರೆ ಆಕೆ ಒಪ್ಪಲಿಲ್ಲ. ತನ್ನನ್ನು ಅವಮಾನಗೊಳಿಸಿದ ಹಿಂದೂ ರಾಜನಿಗೆ ವಿನಾಶ ಒದಗುವವರೆಗೆ ತನ್ನ ಪ್ರತಿಜ್ಞೆ ಪಾಲಿಸುವೆನೆಂದಳು. ಆ ರಾಜನನ್ನು ನಾಶಗೊಳ್ಳಿದ ವೀರನನ್ನೇ ವಂದಂಪೆಯಾಗುವದಾಗಿ ಹಟ ಹಿಡಿದಳಂ. ತರುಣನಂ ಆಕೆಯ ಇಚ್ಛೆಯನ್ನು ನಡಿಸಿಕೊಡುಪೆನೆಂದು ಮಾತಂ ಕೊಟ್ಟು ಆ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಉದ್ಯುಕ್ತನಾದನು. ಕಾದಂಬರಿಯು ನಿಜವಾಗಿ ಈ ಕತೆಯ ಬೆಳವಣಿಗೆ ಆಗಿದೆ.

ರಾವಂರಾಜನು ಒಬ್ಬ ಐತಿಹಾಸಿಕ ವ್ಯಕ್ತಿ. ತಾಳಿಕೋಟೆ ಕಾಳಗದಲ್ಲಿ ವಿಜಯಂ ನಗರಕ್ಕೆ ಸೋಲಂ ಒದಗಲು ರಾವಂರಾಜನ ತಲೆಯನ್ನು ಕತ್ತರಿಸಿದ್ದಂ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಸಂಗತಿ. ಈ ಐತಿಹಾಸಿಕ ವಿವರಗಳು, ಮೇಲಿನ ಕಟ್ಟು ಕತೆ—ಎರಡೂ ಕೂಡಿ ಕಾದಂಬರಿಗೆ ಅಸ್ಥಿ ಪಂಜರ ಒದಗಿಸಿವೆ. ಇದಕ್ಕೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ರಕ್ತ, ಮಾಂಸ ತುಂಬಿದರು. ಜೀವಕಳೆ ಇತ್ತರು. ಪಾತ್ರಗಳನ್ನು ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳನ್ನು ಸ್ವಕಪೋಲಗಳಿಂದ ಸೃಜಿಸಿದರು.

ರಾಮರಾಜನಂ ಪ್ರೇವಿಂಸಿದ ವಂಹಿಳೆ ಎಂದರೆ ಪೆಂಹರಜಾನ. ರಣವಂಸ್ತ್ರಖಾನನಂ ಆವರ ವಂಗ. ನೂರಜಹಾನ ಎಂಬ ಹೆಣ್ಣು ಪಂಗಳೇ ಹಿಂದೂ ರಾಜ್ಯ ನಾಶವಾಗಲೆಂದಂ ಆಕಾಂಕ್ಷೆ ತಳೆದವಳಂ. ನಾಲ್ಕನೆಯ ಪಾತ್ರ ಒಂದಂ ಇದೆ. ಅವನೇ ಧನಮಲ್ಲ. ಕಪ್ಪು ವರ್ಣದ, ಭವ್ಯ ಆಕಾರದ ಭಯಾನಕ ವ್ಯಕ್ತಿ ಅದಂ. ವೆಂಹರಜಾನಳನ್ನೆ ಬಳಸಿ ಆಲೆ ದಾಡಂತ್ತಿರಂವ ಅವನ ನಾಲಿಗೆ ಖಡ್ಗದಷ್ಟು ಹರಿತ. ಆದರೆ ಅದನ್ನು ಬಳಸುವದಂ

ವಿರಳ. ಈ ಎಲ್ಲದರ ಪರಿಣಾವಂ ಅದ್ಭುತ ರವ್ಯೂ ಹಾಗೂ ವಿಷಾದಾಂತ ಕಾದಂಬರಿ. ಹೆಸರಿಗೆ ಮಾತ್ರ ರಾಜಕೀಯ ರಂಗ ಹಿನ್ನೆಲೆ ಇದಕ್ಕೆ. ಇದಕ್ಕೂ ಮೂದಲಿನ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ ಕ್ರಿಯೆಗೆ ಪ್ರಾಶಸ್ತ್ಯವಿತ್ತು. ಕೆಲವೊಂದು ಪಾತ್ರಗಳಂ ಎದ್ದಂ ಕಾಣಂತ್ತಿದ್ದಂದೂ ನಿಜ. ಪರಚಕ್ರದ ಆಡಳಿತದ ಬಗಗೆ ವಿದ್ವೇಷ, ವಿರೋಧಗಳಿಗೂ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ ನೆಲಸಿತ್ತು. ಚಂದ್ರಗುಪ್ತ ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿಯೂ ಇದೇ ಕಾಣಬರುವದಂ. ಇಲ್ಲಿ ರಾಕ್ಷಸನಂ ಅನ್ಯರ ಆಡಳಿತ ಸಹಿಸನಂ. 'ವಜ್ರಾಘಾತ'ದಲ್ಲಿ ವಿಜಯನಗರ ಸೈನ್ಯಕ್ಕೂ ಸಂಯುಕ್ತ ಬಹವಾನಿ ಸೈನ್ಯಗಳಿಗೂ ಯುದ್ಧ ಇರುಪದು. ಅಂದರೆ ಹಿಂದೂ ವಯಸ್ಲಿಂ ಯುದ್ದ ಎನ್ನಬಹುದಂ. ಆದರ ಹಿಂದೂಗಳು ಮುಸಲ್ಮಾನ್ ಆಡಳಿತವನ್ನು ಧೀಕ್ಕರಿಸಿದ ರೆಂದು ಹೇಳಲಾಗದು. ಹಿಂದೂ ಮುಸ್ಲಿಂ ವೈಮಸಸ್ಸಿನ ಮೂಲಕ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ದುಃಖಾಂತ ಅಂಶಕ್ಕೆ ವಿಶೇಷ ತೀಕ್ಷ್ಣತೆ ಉಂಟಾಗಿದೆ. ಕತೆಯ ಏರಿಕೆಯಂ ಮಟ್ಟವನ್ನು ಇದಂ ಸೂಚಿಸಂವದು. ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಪ್ರಮುಖ ವಂಟ್ಟ ಎಂದರೆ ಬಿಗುಹು ಹಾಗೂ ವೈಯಕ್ತಿಕ ಪಾತ್ರಗಳಲ್ಲಿಯ, ಭಾವನೆಗಳಲ್ಲಿಯ, ಅನ್ಯ ಪಾತ್ರಗಳಲ್ಲಿಯ ವಿರೋಧ, ವಿದ್ವೇಷ. ಸುಮಾರಂ ಮೂವತ್ತು ವರ್ಷದ ರಾವುರಾಜನಂ ಪ್ರವಾಸಿಕರ ತಂಡ ಒಂದರಿಂದ ವೆಂಹರಜಾನಳನ್ನು ತಂದಿರಂವನು. ವಿಜಯನಗರದ ಸವಿಕಾಪದ ಒಂದಂ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿ ವಿಹಾರೋದ್ಮಾನದಲ್ಲಿ ಆಕೆಯನ್ನು ಇರಿಸಿರಂವನಂ. ಆಕೆಯ ಒಬ್ಬಳೇ ಒಬ್ಬಳಂ ಸಂಗಾತಿ ಎಂದರೆ ನಂಬಿಗಸ್ಥ ದಾಸಿ ಮಾರ್ಜಿಯಾನಾ. ರಾವುರಾಜ ಹಾಗೂ ವೆಂಹರ ಜಾನರಲ್ಲಿ ನಿಸ್ಸೀವಂ ಪ್ರೇಮ ನೆಲಸಿರಂವದಂ. ಆ ಪ್ರಣಯಂವು ಉದಾತ್ತ ವಂಟ್ಟ್ರದ್ದಂ; ಆಳವಾದದ್ದು. ಆ ಉಪವನಕ್ಕೆ ಸಂತ್ತಾವಾಂತ್ತಲು ಒಳ್ಳೆ ರಕ್ಷಣೆಯಾಂಟಂ. ಅವರ ಮಧ್ಯದಲ್ಲೊಂದು ಕ್ರೀಡಾ ಸರಸ್ಸು. ಡೋಣಿ ಒಂದು ಒಳಯಲ್ಲಿ. ಸಂತ್ತಲೆಲ್ಲ ಲತಾ ವಾಂಡಪ. ಅದೊಂದು ಸಂಪ್ಮೋಹಕ ಕ್ರೀಡಾ ರಂಗ. ಬೆಳ್ದಿಂಗಳ ಒಂದು ಇರುಳು ಆ ಉದ್ಯಾನಕ್ಕೆ ಅವರ್ಣನೀಯ ಶೋಭೆ ಉಂಟಂಮಾಡಿದಾಗ ಕಾದಂಬರಿ ಆರಂಭ ಆಗುವದು. ರಾಮರಾಜ ಹಾಗೂ ವೆಂಹರಜಾನರಂ ಪ್ರಣಯ ಸವಾಧಿಯಲ್ಲಿ ವಂಗ್ನರಾ ಗಿರುವರು. ವೆಂಹರಜಾನ ಒಂದಂ ಅಭಿಜಾತ ಮೋಪಕ ಗೀತೆ ಅನ್ನುವಳು**. ರಾವಂ** ರಾಜನು ಜಯಂದೇವನ ಗೀತೆಯೊಂದನ್ನು ಸರಾಗವಾಗಿ ನಂಡಿಸಂವನಂ. ಈರ್ವರ ಕೂಟವು ಸುಖವಾಯವಾಗಿದೆ ಎಂದು ಇನ್ನಿಷ್ಟು ಉನ್ಮಾದ. ಆದರೆ ಅಂತರಂಗದಲ್ಲಿ ಚಿಂತೆಯ ಪ್ರವಾಹ ಸಂಳಿಯುತ್ತಿರುವದು. ಬಹಂಶಃ ಈ ಸುಖ ಲೋಲಂಪತೆ ಕ್ಷಣಭಂಗುರ ಏನೊ! ಈರ್ವರೂ ನಾವಿನಲ್ಲಿ ಲೀಲಾಜಾಲವಾಗಿ ತೇಲಂತ್ತ ಸಾಗಿರುವರು. ಒಮ್ಮಿಂದೊಮ್ಮೆಲೆ ಪುಹರಜಾನ ಉದ್ಗಾರ ತೆಗೆಯುವಳು—'ಇದೇ ನೌಕಾಕ್ರೀಡಾ ಸವಂಯದಲ್ಲಿ ಈರ್ವರೂ ಇಲ್ಲಿಯೇ ಜಲಸಮಾಧಿ ಹೊಂದಿದರೆ ಏನು ಸ್ವರ್ಗೀಯ ಸಿರಿ, ಸೊಬಗು!' ರಾವಂರಾಜನಂ ್ರಾವಹ ವಿಚಾರಕ್ಕೆ ಏಕೆ ಎಡೆ? ಎಂದು ನುಡಿದು ವಂತ್ತೆ ಸಮಾಧಾನ ಉಸುರುವನು. ಆದರೆ ವಂರಂದಿನ ಮುಂಜಾವೇ ರಾಜನು ಇನ್ನೊಬ್ಬ ರಾಜಕುವರಿಯನ್ನು ವರಿಸುವನು. ಇದಕ್ಕೆ ರಾಜಕೀಯ ಹಿನ್ನೆಲೆ ಮುಖ್ಯ. ಈ ಕೀಳು ವಿಶ್ವಾಸುಘಾತುಕತನವನ್ನು ವೆಂಹರ ಜಾನ ಸಹಿಸದಾದಳು. ಅಂತೇ ಆಕೆ ರಾಜೋದ್ಮಾನ ತೊರೆದು ಉತ್ತರ ಭಾರತಕ್ಕೆ

ನಡೆದಳು. ಮಂಂದೆ ಅನೇಕ ವರ್ಷ ಆಕೆಯಂ ಸಂಳವು ಇಲ್ಲ. ಆದರೆ ಆಕೆ ರಾವಂರಾಜನ ಮೇಲೆ ಸೇಡು ತೀರಿಸಿಕೊಳ್ಳಲು ಹೊಂಚಂ ಹಾಕಿದ್ದಳಂ. ಕಾಲಾಂತರದಲ್ಲಿ ಆಕೆ ಗರ್ಭವತಿ ಆದಳಂ. ಆಗ ಹುಟ್ಟಿದ ರಣವಂಸ್ತ್ರಖಾನನೆ ರಾಮರಾಜನ ಮಗ.

ಕೆಲವು ವರ್ಷಗಳ ನಂತರ ಆಕೆಯ ಮಗನಂ ಬೆಳೆಯಲು ಆಕೆ ಅವನೊಡನೆ ವಿಜಾಪುರಕ್ಕೆ ಬಂದಳು. ತನ್ನ ಪ್ರಭಾವ ಬೀರಿ ಆಕೆ ಅಲ್ಲಿ ಸುಲ್ತಾನನ ಆಶ್ರಯದಲ್ಲಿ ಅವನಿಗೆ ಕೆಲಸ ಕೊಡಿಸಿದಳು. ಈ ಎಲ್ಲ ವರ್ಷ ಆಕೆ ರಾವಂರಾಜನ ಬಗೆಗೆ ತಿರಸ್ಕಾರ ಭಾವನೆ ಉಳ್ಳವಳೇ ಆಗಿದ್ದಳು. ಮೊಟ್ಟಮೂದಲೆಂದರೆ, ಅವನಂ ಆಕೆಯ ಪ್ರೇವಂಪನ್ನು ಧೀಕ್ಕರಿಸಿದ್ದನು. ಎರಡನೆಯದಾಗಿ ಸ್ವಾಭಿಮಾನಕ್ಕೆ ಚ್ಯುತಿಯಬಂಟು ಮಾಡಿದ್ದನು. ಕ್ಷಿಪ್ರದಲ್ಲಿಯೇ ರಣಮಸ್ತಖಾನನು ವಿಜಾಪುರದ ಸುಲ್ತಾನನ ರಾಯಭಾರಿಯಾದನು ವಿಜಯನಗರ ದರ್ಬಾರಿನಲ್ಲಿ. ಈಗ ಆವನಿಗೆ ಸುಮಾರು ಮೂಪತ್ತೈದು ವರ್ಷ. ರಾವಂ ರಾಜನು ಮೇಹರಚಾನಳನ್ನು ಸಂದರ್ಶಿಸಿದ ಮಯಸ್ಸು ಇಷ್ಟೆ. ಅವನು ತನ್ನ ತಂದೆ ಎಂದೂ ತಿಳಿಯಂದು. ಆದರ ರಾವಂರಾಜನು ಕಾಮವಾಸನೆಯುವ ಎಂದು ತಾಯಿಯಿಂದ ಕೇಳಿ ಗೊತ್ತು! ಅಷ್ಟೆ.

ರಾಮರಾಜನ ವಂಟ್ಟಿಗೆ ಹೇಳುವದಾದರೆ, ಮೆಹರಜಾನ ದೂರಾದಳೆಂದು ದಂಃಖಿ ಯಾಗಿದ್ದನಂ. ಉದ್ಯಾನದಲ್ಲಿ ಆಕೆಯನ್ನು ಬಿಟ್ಟು ತಾನಂ ಹೋಗುವಲ್ಲಿ ಅವನಿಗೇನಂ ಆಕೆಯನ್ನು ಸಂಪೂರ್ಣ ತೊರೆಯಿಂದದಿರಲಿಲ್ಲ. ಆಕೆಯ ಬಗೆಗೆ ಅವನ ಪ್ರೀತಿ ಕಪಟತನ ದ್ದಿರಲಿಲ್ಲ. ಕೆಲ ಕಾಲ ಮಾತ್ರ ಆಕೆಯಿಂದ ದೂರ ಇರಬೇಕಾಗಿತ್ತು. ಕೆಲ ದಿನಗಳಾದ ವರೀಲೆ ವಂತ್ತೆ ಮೊದಲಿನ ಸಂಬಂಧ ಇಟ್ಟುಕೊಳ್ಳುವ ಉದ್ದೇಶ ಇತ್ತು ರಾಜನಿಗೆ. ಆಗೀಗ ಆಕೆಯ ನೆನಪಾಗಂತ್ತಿತ್ತು ಅರಸನಿಗೆ. ಉಪವನದ ಸಂದರ ತಾಣಗಳೆದೆಗೆ ಹೋಗಿ ಅಲೆದಾಡುತ್ತಿದ್ದ. ಆಕೆಯೊಡನೆ ಇದ್ದು ಗೈದ ಸರಸ ಸಲ್ಲಾಪಗಳ ಸವಿ ನೆನಪೂ ಮಾಡಿ ಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದ.

ಸಂಲ್ತಾನನ ರಾಯಭಾರಿಯಾಗಿ ರಣವುಸ್ತಖಾನನು ವಿಜಯನಗರಕ್ಕೆ ಬಂದಾಗ ವೆಂಹರಜಾನ ಹಾಗೂ ನೂರಜಹಾನ ಅವನ ಬಳಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಇದ್ದರು. ಹಿಂದಕ್ಕೆ ಪ್ರೇಮ ಸಲ್ಪಾಪ ನಡೆದ ಉಪವನದ ಮಹಲೇ ಅವರ ವಾಸಸ್ಥಾನ ಆಗಿತ್ತು.

ರಣವಾಸ್ತಖಾನನಂ ರಾವಂರಾಜನ ದರ್ಬಾರಿನಲ್ಲಿ ಬರಲು ದೊರೆ ಅವನನ್ನು ನಿರುಕಿಸಿ ಅವನಂ ತನ್ನ ವಾಗನೇ ಇರಬೇಕೆಂದಂ ಸಹಜ ಭಾಷವನ್ನು ತಳೆದ. ಅಂದಿನಿಂದ ಅವನನ್ನು ವಾತ್ಸಲ್ಯಾತಿಶಯಂದಿಂದ ನೋಡಿಕೊಳ್ಳುತ್ತಿದ್ದ. ಅವನಂ ರಾಜ ಪ್ರತಿನಿಧಿ ಯಂಬುದನ್ನೇ ವಾರತುಬಿಟ್ಟಿದ್ದ. ರಣವಾಸ್ತಖಾನನಿಗೆ ಇದೆಲ್ಲ ತಿಳಿಯಲಿಲ್ಲ. ಇದಂ ಸರಿಯಾ ತೋರಲಿಲ್ಲ. ಯಾಕೆಂದರೆ ರಾಮರಾಜನ ಬಗೆಗೆ ಅವನ ಹೃದಯಂದಲ್ಲಿ ತಿರಸ್ಕಾರದ ಹೊರತೂ ಅನ್ಯ ಭಾವನೆಯೇ ನೆಲಸಿರಲಿಲ್ಲ. ವ್ಯಕ್ತಿಶಃ ವಿದ್ವೇಷವಲ್ಲದೆ ವಿಜಾಪುರ ಸಂಲ್ತಾನನ ವೈರಿಯೆಂಬ ಭಾವನೆ ನೆಲೆಗೊಂಡಿತ್ತು. ಈ ವಿರೋಧಿ ಭಾವನೆ ವಿಜಾಪುರ ಸಂಲ್ತಾನನ ವೈರಿಯೆಂಬ ಭಾವನೆ ನೆಲೆಗೊಂಡಿತ್ತು. ಈ ವಿರೋಧಿ ಭಾವನೆ

ಗಳಂ, ರಹಸ್ಯಾತ್ಮಕ ತೊಡಕಂ—ಇವೆಲ್ಲವುಗಳನ್ನು ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಅತ್ಯಂತ ಕೌಶಲ ದಿಂದ ನಿವೇದಿಸಿರುವರು.

ಒಂದಾನೊಂದಂ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ರಾವಂರಾಜನಂ ದರ್ಬಾರ ಸಭಾಂಗಣದಲ್ಲಿ ಕಂಳಿ ತಿದ್ದಾಗ ಬಂರ್ಖಾ ಧರಿಸಿದ ವಂಂಸ್ಲಿಂ ವಂಹಿಳೆಯೊಬ್ಬಳಂ ಬಂದಳಂ. ಒಂದಂ ವಂಂಗಲ ಸನ್ನಿ ವೇಶದಲ್ಲಿ ಆಕೆಯನ್ನು ಕರೆತಂದಿರುವವೆಂದಂ ಸೇವಕರಂ ಹೇಳಿದರು. ರಾವಂರಾಜನಂ ಆಕೆಯ ಬಂರ್ಖಾ ತೆಗೆಯಿಂರೆಂದು ಆಜ್ಞಾಪಿಸಿದನಂ. ಇದನ್ನು ಕೇಳಿ ರಣವಂಸ್ತ್ರಖಾನನಂ ಸಿಟ್ಟು ಬೆಂಕಿಯಾಗಿ ತೀಕ್ಷ್ಣವಾಗಿ ವಿರೋಧಿಸಿದನಂ. ಆದರೂ ಬಂರ್ಖಾ ತೆಗೆಯಲಾಯಂತ್ತ. ಎಲ್ಲರೆದಂರು ಆ ಸಂಂದರ ತರುಣಿ ನಿಂತಳಂ. ಸಿಟ್ಟಿನಿಂದ ಆಕೆ ಥರಗುಟ್ಟೆ ನಡುಗುತ್ತಿದ್ದಳಂ. ಈ ಪ್ರಕಾರ ಎಲ್ಲರೆದಂರು ಬಂರ್ಖಾ ಇಲ್ಲದೆ ನಿಲ್ಲಂವದು ಆ ವಂಂಸ್ಲಿಂ ತರುಣಿಗೆ ಅತ್ಯಂತ ಅಪಮಾನಾಸ್ಪದ ಎನಿಸಿತಂ, ರಾವಂರಾಜನು ರಣಮಸ್ತ್ರಖಾನನ ಆವೇಶವನ್ನೂ, ಆ ಕನ್ನಿಕೆ ನೂರಜಹಾನಳ ಸೌಂದರ್ಯವನ್ನೂ ಮನವಾರ ಮಚ್ಚಿಕೊಂಡನು. ರಣವಂಸ್ತ್ರ ಖಾನನೊಡನೆ ಆಕೆಯಂ ವಿವಾಹ ಜರುಗಿಸಿಬಿಟ್ಟನಂ. ರಣಮಸ್ತ್ರಖಾನ ಹಾಗೂ ಅವನ ತಾಯಿ ವಾಸಿಸುವ ಉಪವನದ ಮಹಲಿನಲ್ಲಿ ಇರಲಂ ಹೇಳಿದನು.

ರಣವಂಸ್ತಖಾನನೂ ನೂರಜಹಾನಳ ರೂಪದೈಸಿರಿಗೆ, ಸ್ವಾಭಿಮಾನಕ್ಕೆ ಮಾರು ಹೋಗಿದ್ದನು. ರಾಮರಾಜನ ಬಗೆಗೆ ಅವನಿಗೆ ತಿರಸ್ಕಾರವಿದ್ದರೂ ನೂರಜಹಾನಳನ್ನು ವರಿಸಲು ಅವನ ಆತುರತೆ ಕಡಿಮೆ ಏನೂ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಆಕೆಯು ಮನಸಿನಲ್ಲಿ ಏನೂ ಚಂಡಿತನ ಉಂಟಾಗಿ ಲಗ್ನ ಒಲ್ಲೆನೆಂದಳು. ತನಗೆ ಅವಮಾನ ಎಸೆಗಿದ ಹಿಂದೂ ರಾಜನ ರಾಜ್ಯ ನಶಿಸಿಹೋಗುವವರೆಗೂ ಲಗ್ನ ಇಲ್ಲ. ಅದನ್ನು ನಿರ್ನಾಮ ಮಾಡುವವನನ್ನು ಲಗ್ನವಾಗುವನೆಂದು ಪಣ ತೊಟ್ಟಿದ್ದಳು.

ರಣಮುಸ್ತಖಾನನಿಗೆ ಆಕೆಯಂ ವೆಂಣಿ ಅಪಾರ ಪ್ರೀತಿ. ಅಂತೇ ಹೇಗಾದರೂ ಮಾಡಿ ಆಕೆಯ ಘನ ಉದ್ದೇಶವನ್ನು ಈದೇರಿಸಲಾ ಬದ್ಧ ಕಂಕಣನಾದನಾ. ಇಷ್ಟು ದಿನ ರಣವಾಸ್ತಖಾನನ ಪ್ರೀತಿ. ಆಸಕ್ತಿ ಎಲ್ಲ ತಾಯಿಯಂಲ್ಲಿಯೇ ಕೇಂದ್ರೀಕೃತವಾಗಿದ್ದವು. ಆದರೆ ಈಗ ನೂರಜಹಾನಳ ವೆಂಣಿ ಅವನ ಕಟಾಕ್ಷ ಬಿದ್ದಾಕ್ಷಣ ಮನಸಾ ಬದಲಾಯಿತು. ಮೆಹರಜಾನಳಿಗೆ ಈ ಮಾನಸಿಕ ಪರಿವರ್ತನೆ ತಿಳಿಯಂದೇ ಹೋಗಲಿಲ್ಲ. ಅವನಾ ದೂರ ವಾದುದಾ ಸರಿ ಬರಲಿಲ್ಲ. ಆಕೆಗೆ ಉಂಟಾದ ಈ ವೃಥೆಯ ಉತ್ಕಟತೆಯನ್ನು ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಅತ್ಯಂತ ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿ ಚಿತ್ರಿಸಿರುವರು.

ರಣಮಸ್ತಖಾನನು ಅಂದಿನಿಂದ ತನ್ನ ಉದ್ದೇಶಸಾಧನೆಗಾಗಿಯೇ ಹಾತೊರೆಯ ತೊಡಗಿದನು. ವಿಜಾಪುರದ ಸುಲ್ತಾನನ ಸೇವೆ ತನಗೆ ಒಪ್ಪಿಗೆ ಇಲ್ಲವೆಂದು ಸೋಗು ಹಾಕಿದನು. ರಾವುರಾಜನ ಸೇವೆಯೆಂ ತನ್ನ ಗುರಿ ಎಂಬಂತೆ ನಡೆದುಕೊಳ್ಳ ಹತ್ತಿದನು. ಹೆಚ್ಚು ವೇಳೆ ಅವನ ಹಿಂದೆ ಹಿಂದೆ ಅಲೆದಾಡಂತ್ತಿದ್ದನು. ರಾವುರಾಜನಿಗೆ ಇದು ಬಹಳ ರಂಚಿಸಿತು. ಅವನನ್ನು ತನ್ನ ಅಂಗರಕ್ಷಕನನ್ನಾಗಿ ಮಾಡಿಕೊಂಡನು. ತನ್ನ ವಿಶ್ವಾಸಕ್ಕೆ ಅವನಂ ತೀರ ಪಾತ್ರನೆಂದು ಬಗೆದನು. ತನ್ನ ಮಂಗನು ತನ್ನ ಬಳೆಯಂಲ್ಲಿಯೇ ಇರುವನಲ್ಲ ಎಂದು ಅವನಿಗೆ ಆನಂದ ಅನಿಸತೊಡಗಿತು.

ನಾಲ್ವರು ಬಹವುನಿ ಸುಲ್ತಾನರು ಒಟ್ಟುಗೂಡಿ ವಿಜಯನಗರ ವಿನಾಶಕ್ಕೆಂದು ್ವ ಕೊನೆಗೆ ಯೋಜಿಸಿದಾಗ ರಣಮಸ್ತ್ರಖಾನನಿಗೆ ತಾನಂ ಕಾಯಂತ್ತಿದ್ದ ಸುಸಂಧಿ ದೂರೆತಿತು. ಅಲ್ಲಿಯಂವರೆಗೆ ವಿಜಯಂನಗರವು ಸುಲ್ತಾನರ ನಡಂವಿನ ವೈವುನಸ್ಸಿನ ಲಾಭ ಪಡೆದಿತ್ತು. ಒಬ್ಬನನ್ನು ಇನ್ನೊಬ್ಬನೊಡನೆ ಯಂದ್ಧ ಮಾಡುವಂತೆ ಪ್ರೇರೇಪಿಸುತ್ತಲೇ ಇದ್ದಿತು. ್ಲು ಬ್ಲ್ಯಾನರ ಸಂಯುಕ್ತ ಹಾಗೂ ವಿಜಯನಗರ ಸೇನೆಗಳು ತಾಳಿಕೋಟೆಯಲ್ಲಿ ಯುದ್ದ ಕ್ಕೆ \_\_\_\_\_\_\_ ಕೂಡಿದವು. ಯುಂದ್ದರಂಗದಲ್ಲಿ. ಆಂಗರಕ್ಷಕನೆಂದಂ ರಣವಂಸ್ತ್ರಖಾನನಂ ರಾವಂರಾಜನ ಬಳಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಇರುತ್ತಿದ್ದನು. ಶತ್ರುಗಳ ಸೇನೆಗಳ ಬಗೆಗೆ ಅವನು ರಾಜನಿಗೆ ತಪ್ಪುದಾರಿ ತೋರಿಸಿದನು. ತನ್ನ ಜನರನ್ನೆಲ್ಲ ದೂರ ಕಳಿಸುವಂತೆ ಮಾಡಿದನು. ವೈರಿಯು ಏರಿ ಬಂದಾಗ, ರಾಜನ ಸಮೀಪದಲ್ಲಿದ್ದ ಜನರನ್ನು ಹೊಡೆದು ಕೆಡವಿದನು. ಅವರೆಲ್ಲ ಅವನಿಂದ ದೂರ ಪೋದರು. ಈ ಸುಪ್ರಸಂಗವನ್ನೇ ಕಾಯುತ್ತಿದ್ದ ರಣಮಸ್ತಖಾನನು ರಾಜನೆ ತಲೆಯನ್ನು ಕೊಯ್ದನು. ಅದನ್ನು ಉಪವನದ ಬಳಿಯ ವಂಹಲಿಗೆ ಒಯ್ಗನು. ಕತೆಯ ಅತ್ಯುನ್ನತ ಕಳಸವಿದು. ರಣವಂಸ್ತ್ರಖಾನನಂ ತನ್ನ ದಂರಂದ್ದೇಶವನ್ನು ಈಡೇರಿಸಿ ಕೊಂಡಿದ್ದನಂ. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಸಂಗತಿಯೆಂದರೆ. ರಾಮರಾಜನ ಶಿರಸ್ಸನ್ನು ಹಂಸೇನ ನಿಜಾಮಶಹ ಎಂಬವನು—ಅಹಮ್ಮದ ನಗರದವ—ತಲೆಯನ್ನು ಬರ್ಚಿಯ ತಂದಿಗೆ ಚಂಚ್ಚಿ ಎಲ್ಲರಿಗೂ ಕಾಣುವಂತೆ ಹಿಡಿದನಂ. ಆದರೆ ಹರ್ರಭಾವು ಅವರಂ ಈ ಸಂಗತಿಯನ್ನು ಬದಲಿಸಿಕೊಂಡಿರುವರು. ಇದಕ್ಕೆ ಕಾರಣ ಕಾದಂಬರಿಯ ಕಾರ್ಮೈದ್ದೇಶವನ್ನು ಈಡೇರಿ ಸುವದಂ.

ಅಪರಿಮಿತ ಅಭಿಮಾನ ಆನಂದ ಇವುಗಳೊಡನೆ ರಣವಂಸ್ತ್ರಖಾನನಂ ತಲೆಯನ್ನು ತಬಕದಲ್ಲಿಟ್ಟುಕೊಂಡು ತಾಯಿಯೆದುರು ತಂದು ತೋರಿಸಿದನು. ತಾಯಿ ವೆಂಹರಜಾನೆ ಇದನ್ನು ಕಂಡು ಹರ್ಷಿಸಬಹುದೆಂದು ಅವನು ಎಣಿಸಿದ್ದನು. ಆದರೆ ಆಕೆ ತಲೆಯನ್ನು ಕಂಡಂ ಉದ್ಗಾರ ತೆಗೆದಳು—, "ಅಯ್ಯೊ ಮಗನೆ. ನೀನು ತಂದೆಯನ್ನೇ ಕೊಂದೆಯಲ್ಲ!" ಆಕೆಯ ಹೃದಯದ ಅಂತರಾಳದಲ್ಲಿ, ಹಾಗೆ ನೋಡಿದರೆ, ರಾವುರಾಜನ ಬಗೆಗೆ ಪ್ರೀತಿ ಇದ್ದಿತು. ಆಕೆಗೆ ಸೇಡು ಬೇಕಿತ್ತು. ಆದರೆ ಪ್ರಣಯಿಯ ಪ್ರಾಣವಲ್ಲ. ಅತೀವ ದುಃಖ ದಿಂದ ಆಕೆ ಆ ತಲೆ ಎತ್ತಿಕೊಂಡಳು ಹಾಗೇ ಕೆರೆಯಲ್ಲಿ ಹಾರಿಬಿಟ್ಟಳು. ಈ ಪ್ರಕಾರ ಕೆಲ ವರ್ಷಗಳ ಹಿಂದೆ ಆಕೆ ತೆಗೆದ ಉದ್ಸಾರವು ಈಗ ಫಲಿಸಿತು. ಇಷ್ಟು ವರ್ಷ ಮಟ್ಟ ಮಾಯವಾದ ಧನಮಲ್ಲನಂ ಈಗ ಪುನಃ ಕಾಣಿಸಿಕೊಂಡನು—ಒಮ್ಮಿಂದೊಮ್ಮೆಲೆ. ಅವನೂ ಆಕೆಯನ್ನು ಹಿಂಬಾಲಿಸಿ ನೀರಲ್ಲಿ ಹಾರಿದನು. ಒಬ್ಬ ಹಿಂದೂವಿನ ದಾಸಿ ಪುತ್ರ ತನ್ನ ಪತಿಯೆಂದು ಬಗೆದು ನೂರಜಹಾನಳು ಹೌಹಾರಿದಳು. ಮಾತಾ ಪಿತೃ ಮರಣಕ್ಕೆ ಕಾರಣೀಭೂತನಾದವನೆಂದು ವಿಷಾದಿಸಿದಳು. ಇಂತಹ ಹೀನನನ್ನು ಆಕೆ ಹೇಗೆ ಮದುವೆ ಯಾದಾಳು? ಆಕೆಯೂ ಕೆರೆಯೆಂಡೆಗೆ ನುಗ್ಗಿ ದಳು. ಮೂರು ಸಲ ಹೌಹಾರಿಹೋದ ರಣಮಸ್ತಖಾನನು ಆಕೆಯನ್ನು ಹಿಂಬಾಲಿಸಿ ಕರೆಯಲ್ಲಿ ತಾನೂ ಹಾರಿದನು. ಜಲಸಮಾಧಿ ಯನ್ನು ಹೊಂದಿದನು. ಈ ಬಗೆಯಾಗಿ ಕತೆ ಆರಂಭವಾದ ಸ್ಥಳದಲ್ಲಿಯೇ ಪುಕ್ತಾಯ ಹೊಂದಿತು-ಉಪವನದ ಮಹಲು, ಕೆರೆಯ ಬಳಿ!

ಈ ಕತೆಯನ್ನು ಇಷ್ಟೊಂದು ಪ್ರದೀರ್ಘವಾಗಿ ಹೇಳಬೇಕಾಬಿಂತು. ಯಾಕೆಂದರೆ ಅದರ ವಿಷಾದಾಂತ, ಅದ್ಭುತ ರವ್ಯುತೆ, ರೋಮಾಂಚಕತೆ—ಇವುಗಳು ನೇರವಾಗಿ ಅರ್ಥವಾಗುತ್ತಿರಲಿಲ್ಲ.

ಕತೆಯ ಹೃದಯಾಂತರಂಗದಲ್ಲಿ ಗಂಡು ಹೆಣ್ಣನ ಪ್ರಣಯದ ತೊಡಕಂ ಉಂಟಂ. ಗಂಡ-ಹಂಡಿರು, ತಂದೆ ವುಗ, ತಾಯಿ ಮಗ—ಈ ಪ್ರಕಾರ ಬಗೆ ಬಗೆಯ ಪ್ರೇವಂ ಸ್ವರೂಪಗಳು ಇಲ್ಲಿವೆ. ಕತೆಯ ತಿರುಗಣಯಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕ ನಾಲ್ವರು ವ್ಯಕ್ತಿಗಳಂ ಕೆರೆಯಲ್ಲಿ ಮುಳುಗಿ ಹೋಗುವರು. ಮಹರಜಾನಳನ್ನು ಪ್ರೀತಿಸುವ ಕ್ರೂರ, ವಿರೂಪಿ, ಕರಾಳ ವ್ಯಕ್ತಿ ಧನಮಲ್ಲನು ಪ್ರೇಯಸಿಯನ್ನೇ ಹಿಂಬಾಲಿಸುವನು. ಅವನು ಪ್ರೇವಂದ ಬಲೆಯಲ್ಲಿ ಸಿಕ್ಕು ಸಾಯುವನು. ಕೆರೆಯ ನೀರ ತಳದ ಬಳ್ಳಿಗಳ ತೊಡಕಿನಲ್ಲಿ ಅವ ಸಿಕ್ಕನೆಂದು ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಅವನನ್ನು ಸುಸ್ಟುಟವಾಗಿ ಬಣ್ಣಿಸುವರು. ಅವನೆಂದರೆ ಪಾಶವೀ ಹಾಗೂ ಅಮುಗಲ ಪ್ರೇಮದ ಕುರಂಹು. ಅವನ ಮಾತಂ ತೀರ ಕಡಿಮೆಂ. ಅವನದಂ ಅದಮ್ಯ ಕ್ರೌರ್ಯ, ಕೀಳು ಪ್ರೇಮ. ಆ ಕೆರೆಯಲ್ಲಿಯ ಬಳ್ಳಿಗಳೇ ಲೈಂಗಿಕತೆಯ ಹೆಗ್ಗುರುತುಗಳು! ಅವು ಗಂಡು ಹೆಣ್ಣುಗಳನ್ನು ತಮ್ಮೆಡೆಗೆ ಮೋಹಿಸಿ ಸೆಳದು ಕೊಳ್ಳುವವು. ಸಿಕ್ಕವರಿಗೆ ಕೊನೆಯೇ ಗತಿ!

ಈ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ನಾಲ್ವರು ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಪ್ರಣಯ ವ್ಯವಹಾರದಲ್ಲಿ ಹಾಸಂ ಹೊಕ್ಕಾಗಿದೆ. ಐದನೆಯದೊಂದು ಕೂಡಿರುವದು. ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಇದನ್ನು ಬಹಳ ಜಾಣ್ಮೆಯಿಂದ ಹಣೆದಿರುವರು. ಇತರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯಂತೆ ಇಲ್ಲಿಯೂ ಹಲವಾರು ದೋಷಗಳುಂಟು. ಆದರೆ ಒಟ್ಟು ಪರಿಣಾವಂದ ಮಾನದಿಂದ ಇದು ಅತ್ಯುತ್ತವು ಎಂದೇ ಹೇಳಬೇಕು. ಇದು ಅವರ ಕೊನೆಯು ಪೂರ್ಣ ಕಾದಂಬರಿ. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕೃತಿಗಳಲ್ಲಿಯೇ ಇದರ ಸ್ಥಾನ ಹಿರಿದು. ಕಾದಂಬರಿಕಾರರ ಕಲಾತ್ಮಕ ನಿರೂಪಣಾ ಶಕ್ತಿ, ಸ್ವಜನಶೀಲತೆ ಇಲ್ಲಿ ಯಂಥಾ ಯೋಗ್ಯವಾಗಿ ನವಂಗೆ ವಂಸದಟ್ಟಾಗುವವು. ರಾಮರಾಜನೊಬ್ಬನೆ ಇಲ್ಲಿಯ ಐತಿಹಾಸಿಕ ವ್ಯಕ್ತಿ. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಘಟನೆ ಕೂಡ ಒಂದೆ. ತಾಳೀಕೋಟೆ ಕಾಳಗ. ಕತೆಯ ಜಾಳಿಗೆ ತೀರ ತೆಳು. ಇಷ್ಟೆ ಆಧಾರಗಳ ಮೇಲಿಂದ ಕಾದಂಬರಿಕಾರರು ಮಾನವೀಯ ಭಾವನಗಳ ವೈಭವಯಂಕ್ತ ಕಲಾಕೃತಿಯನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿರುವರು. ಗಂಣದೋಷಗಳೂ ಕೂಡ ಕಾಣಬರುವವು. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಕೇವಲ ಕವಿಯಲ್ಲ. ಆದರೆ ಈ ಕಾದಂಬರಿಕಾವ್ಯಮಯ ಆಗಿದೆ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಕಲ್ಪನಾತ್ಮಕ ಇಲ್ಲವೆ ಸ್ವಕಪೋಲ ಕಲ್ಪಿತ ಘಟನೆ, ವ್ಯಕ್ತಿಗಳನ್ನು ನಿರ್ಮಿಸಿದಾಗ ಅವರ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳಂ ಮನಮೋಹಕವಾಗುವವೆಂದಂ ನಮಗೆ ನಿದರ್ಶನಕ್ಕೆ ಬರಲಂ ಸಾಕು. ಅಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ಸಾಕಷ್ಟು. ಅಂತೇ ಅವರು ಸನ್ನಿ ವೇಶಗಳನ್ನು, ಪಾತ್ರಗಳನ್ನು ಸ್ವತಃ ಸೃಜಿಸಿದರು. ಅವು ಓದಂಗನ ಮೇಲೆ ಆಳ ಪ್ರಭಾವ ಬೀರಿದವು. ಒಮ್ಮೊಮ್ಮೆ ಇದರಿಂದ ಯಥಾರ್ಥ ಚಿತ್ರಣಕ್ಕೆ ಕುಂದು ಬಂದೀತು. ಆದರೇನು ? ಸಂದೈವದಿಂದ 'ಪಜ್ರಾಘಾತ' ಕಾದಂಬರಿಯಂಲ್ಲಿ ಅಂತಹ ಪ್ರಸಂಗವಿಲ್ಲ. ಶಿವಾಜಿಯ ಬಗೆಗಿನ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಆ ದೌರ್ಬಲ್ಯ ಕಾಣದು. ಹರಿಭಾವು ಅವರು

ಐತಿಹಾಸಿಕ ಸಂಗತಿಗಳ ಬಗೆಗೆ ಸ್ವಾತಂತ್ರ್ಯ ವಹಿಸಿದರೂ ಕಲಾತ್ಮಕತೆಯ ಮಾನದಿಂದ ನ್ಯಾಯವೇ ಎನಿಸಿದೆ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರನ್ನು ಬಹಂಶಃ ಸರ್ ವಾಲ್ಟರ್ ಸ್ಕಾಟ್ನ ಜೊತೆಗೆ ಹೋಲಿಸಂ ವದಂ ಸರಿಕಾಣಲಿಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಆದರೆ ಅವರು ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕೃತಿ ರಚನೆಯಂಲ್ಲಿ ವೇಲ್ಮಟ್ಟದ ಮೊದಲಿನವರು. ವಂರಾಠಿಯಂಲ್ಲಿ ಬರೆದ ವಂಂದಿನ ಲೇಖಕರ ವೇಲೂ ಅವರ ಪ್ರಭಾವ ಬೇಕಾದಷ್ಟು ಆಯಿತು. ಅಂತೇ ಅವರೇ ಉಸಂರಂವ ಅಭಿಪ್ರಾಯಂವನ್ನು ನಾವು ಗಮ ನಿಸಂವುದಂ ಸವಾಂಜಸ. 'ವಜ್ರಾಘಾತ' ಕಾದಂಬರಿಯ ಪ್ರಸ್ತಾವನೆಯಲ್ಲಿ ಅವರು ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಉದ್ದಾರ ತೆಗೆದಿರುವರು— "ಸವಂಕಾಲೀನ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಸಾರ ಸರ್ವಸ್ವ ಎಂದರೆ ವಾಸ್ತ್ರವತೆಯ ಆಭಾಸ. ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಯಂ ಜೀವಾಳ ಎಂದರೆ ಐಸಿಹಾಸಿಕ ವಾಸ್ತವತೆ ಮತ್ತು ಆಭಾಸ ಅಥವಾ ಇತಿಹಾಸ ಹಾಗೂ ಕಟ್ಟುಕತೆ. ಈ ಎರಡು ಅಂಶಗಳು ಯಾವ ಯಾವ ಪ್ರಮಾಣದಲ್ಲಿ ಕೂಡಿಕೊಂಡರೆ ಯಂಕ್ತ ಎನಿಸೀತಂ ಎಂಬ ನಿರ್ಣಯ ಕಲಾಜೀವಿಯದು. ಅವನ ಸಂಸ್ಕಾರಗಳೇ ಅದಕ್ಕೆ ಮೂಲ". ಹರಿಭಾವು ಅವರು ತಮ್ಮ ಅತ್ಯುತ್ತಮ ಕೃತಿಯಲ್ಲಿ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಸಂಗತಿಗಳನ್ನು ಬಳಸಿ, ಕೆಲವೊಂದು ಕಲ್ಪಿಸಿ, ಕಟ್ಟುಕತೆ ಉಪಯೋಗಿಸಿ ಕಲಾತ್ಮಕ ಪರಿಣಾಮ ಹೆಚ್ಚಿಸಿರಂವ ರೆಂಬಲ್ಲಿ ತಿಲಮಾತ್ರದ ಸಂದೇಹವಿಲ್ಲ. ಆವರು ಕಥಾರೂಪದ್ಟ್ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಬರೆಯ ಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಕಲಾಕೃತಿಯ ನಿರ್ಮಿತಿಗೆ ಇತಿಹಾಸವನ್ನು ಬಳಸಿಕೊಂಡರು. ಹೀಗೆ ಅವರು ಆ ಕಾಲದ ಐಸಿರಿಯನ್ನು, ವಾತಾವರಣದ ಮೋಹಕತೆಯನ್ನು ಪುನಾರಚಿಸಿ ತೋರಿಸಿ ದರು. ಇದರಿಂದ ಇತಿಹಾಸಕ್ಕೆ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ ದೊರೆಯದೆ ಕಲಾಕಲ್ಪಕತೆಗೆ ದೊರೆಯಿ ತೆಂಬದಂ ಮನನೀಯ ಸಂಗತಿ. ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅವರ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಕಾದಂಬರಿಗಳು ಐತಿಹಾಸಿಕ ದಾಖಲೆಗಳಾಗದೆ ಐತಿಹಾಸಿಕ ಅದ್ಭುತರವಂ, ಕೃತಿಗಳಾದವು; ಕಲಾಭಿಜ್ಞತೆ ಯನ್ನು ಮನಸೋಕ್ತ ಮೈಗೂಡಿಸಿಕೊಂಡವು!

### ಇತರ ಬರಹಗಳು ಹಾಗೂ ಉಪಸಂಹಾರ

ಇಪ್ಪತ್ತೊಂದು ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನೂ ಹಾಗೂ ಒಂದಂ ಕಿರಂ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ತಮ್ಮ ಮೂವತ್ತು ನಾಲ್ಕು ವರ್ಷಗಳ ಚಟಂಪಟಿಕೆಯ ಜೀವನಕ್ರಪಂದಲ್ಲಿ ಬರದುದಲ್ಲದೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಬೇರೆ ಬಗೆಯಂ ಹೆಚ್ಚಿನ ಬರಹಗಳನ್ನು ಒದವಿಸಿರುವರು. ಆಪೆಲ್ಲ ವಿವಿಧ ವಿಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ಬರಂಪವು. ಆನೇಕ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಅವರು ಭಾಷಣಗಳನ್ನು ಕೂಡ ಮಾಡಿದರು. ಇಂತಹ ಬರಹಗಳನ್ನು ಹಾಗೂ ಪ್ರಕಟಿತ ಭಾಷಣಗಳನ್ನು ಒಟ್ಟು ಸಂಗ್ರಹಿಸಿದಲ್ಲಿ ಸಂಮಾರಂ ಎರಡಂ ಸಾವಿರ ಪುಟಗಳಷ್ಟು ವಿಷಯಂ ಆದೀತಂ.

ಹ್ಯಾವ್ಲೆ ಟ್ ನಾಟಕದ, ಶ್ರೀ ಅಗರಕರರ ವಂರಾಠಿ ಅನುವಾದದ ವಿವಂರ್ಶೆಯನ್ನು ಕಂಲಿತು, ಈ ಮೊದಲೆ ನಿವೇದಿಸಲಾಗಿದೆ. ತವ್ತು ಗೆಳೆಯರು, ಗುರಂಗಳು ಆದ ಲ್ರೀ ಗೋವಿಂದರಾವ ಕಾನಿಟಕರರ ಹ್ಯಾವ್ಲೊಟ್ ನಾಟಕದ ಅನುವಾದದ ರಸವಿವುರ್ಕೆ ಯನ್ನೂ ಒದವಿಸಿ ಪೂರೈಸಿದರು. ಕಾನಿಟಕರರ ಅನಂವಾದದಲ್ಲಿಯ ಹಲವಾರು ದೋಷ ಗಳನ್ನು ಅವರು ಎತ್ತಿ ತೋರಿಸಿರುವರು. ಆದರೆ ಅವರು ಬರೆದ ಅಗರಕರರ ಅನಂ ವಾದದ ವಿಮರ್ಶೆ ತೀಕ್ಷ್ಣ ಇರುವದು. ಅನುವಾದದ ಅಚ್ಚುಕಟ್ಟುತನ, ಭಾಷೆಯಂ ಔಚಿತ್ಶಯಂತ ಪ್ರಯೋಗ ಇವುಗಳ ಬಗೆಗೆ ಅದು ಇರುವದು. ಕೊನೆಗೆ ಅವರಂ ಭಾಷಾಂತರಕಾರರ ಮಾರ್ಗದರ್ಶನಕ್ಕೆಂದಂ ಹಲವಾರು ನಿಯಮಗಳನ್ನು ಹೇಳಿರುವರು. ಆದರಿಂದ ಅನಂವಾದಕರಿಗೆ ಸೌಕರ್ಯ ಉಂಟಾಗುವದು. ಈ ಸೂಚನೆಗಳೆಲ್ಲ ಬಹಳ ಸಮಂಜಸವಾಗಿವೆ. ಅವರಂ ಬರೆದ ಇನ್ನೊಂದು ವಿಮರ್ಶೆ ಎಂದರೆ, 'ರೋವೀಯೊ ಹಾಗೂ ಜ್ಕೂಲಿಯೆಂಟ್' ನಾಟಕದ ಬಗೆಗೆ. ಹ್ಯಾಪ್ಲೆಟ್ ನಾಟಕದ ವಿಮರ್ಶೆಗಿಂತ ವುಂಚಿನದು ಇದು. ಇಲ್ಲಿ ಕೂಡ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಶೆಕ್ಸ್ಪ್ ಪಿರುಂರನ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಎಷ್ಟು ನಿಕಟವಾಗಿ ಅಭ್ಯಾಸ ಮಾಡಿದ್ದರೆಂಬದು ಸಂವಿದಿತವಾಗುವದು. ಡಾ. ಸ್ಕಾವಂತ್ರ ಯೆಲ್ ಜಾನ್ಸನ್, ಆಲಿವ್ಹರ್ ಗೋಲ್ಡ್ ಸ್ಮಿಫ್ ಇಂತಹ ವುಹಾನ್ ಅೇಖಕರ ಅಭಿ ಪ್ರಾಯಗಳನ್ನೂ ವಿರೋಧಿಸಿ ಬರೆಯುವ ಎದೆಗಾರಿಕೆ ವಂನನೀಯ ಆಗಿದೆ ಎಂದು ಇಲ್ಲಿ ಆರುಹದೆ ವಿಧಿ ಇಲ್ಲ. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ದಿಟ್ಟತನ, ಆತ್ಮ ವಿಶ್ವಾಸ ಗಣನೀಯ ಆಗಿವೆ. ಆಗ ಅವರಿಗೆ ಕೇವಲ ಹತ್ತೊಂಬತ್ತು ವರ್ಷ!

1912ರಲ್ಲಿ ಅವರು ಶೆಕ್ಸ್ಪ್ ಪಿಯಂರನ ಬಗೆಗೆ ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಮೂರು ವಿಭಾಗ ಗಳಾಗಿ ಬರೆದರು: 1. ಶೆಕ್ಸ್ಪ್ ಪಿಯಂರ್ ಹಾಗೂ ಅವನ ಕೃತಿಗಳು, 2. ಶೆಕ್ಸ್ಪ್ ಪಿಯಂರನ ಕಾಮ್ಯ ಕೃತಿಗಳು, 3. ಶೆಕ್ಸ್ಪ್ ಪಿಯಂರನ ಆತ್ಮ ಚರಿತೆಯ ಕವನಗಳು. ಈ ಪ್ರತಿಯೊಂದು ಶೀರ್ಷಿಕೆಯಲ್ಲಿ ಅವರು ಎರಡೆರಡು ಲೇಖನಗಳನ್ನು ಬರೆದರು. ಆದರೆ ದುರ್ದೈ ಪದಿಂದ ಅವು ಅಪೂರ್ಣವಾಗಿವೆ. ಎಲ್ಲ ಲೇಖನಗಳು ಪೂರ್ತಿಗೊಂಡಿದ್ದರೆ ನವುಗೆ ಶೆಕ್ಸ್ಪ್ ಪಿಯಂರನ ಬಗೆಗೆ ಮುರಾಠಿಯಲ್ಲಿ ಬಹು ವ್ಯಾಪಕ ಸಾಹಿತ್ಯ ದೊರೆಯುತ್ತಿತ್ತು. ಜೀವನದುದ್ದಕ್ಕೂ

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಮಾಡಿದ ಅಭ್ಯಾಸದ ಪ್ರಜ್ಞೆಯೂ ಉಂಟಾಗಂತ್ತಿತ್ತು. ಮಂರಾಠಿ ವಿಮರ್ಶಾ ರಂಗದಲ್ಲಿ ನವೀನ ಮಾರ್ಗವೇ ಉದಿಸಂತ್ತಿತ್ತು. ಯಾಕೆಂದರೆ ಇಂದಿಗೂ ಅಂತಹ ಬಹುವ್ಯಾಪಕವಾದ ಅಧ್ಯಯನದ ಧರ್ತಿ ಇಲ್ಲ. ಯಾವ ಆಂಗ್ಲ್ ಪ್ರತಿಭಾನ್ವಿತ ಸಾಹಿತಿಯಂ ಬಗೆಗೂ ಇಂಥ ಲೇಖನಗಳು ನವಂಗೆ ಓದಲು ದೊರೆಯವು. ಆದರೆ ಹರಿಭಾವು ಆವರಿಗೆ ಎಂದಿನಿಂದಲೂ ಹತ್ತಾರು ಕೆಲಸಗಳು ಏಕಕಾಲಕ್ಕೆ ಮಾಡುವ ಚಟವಿತ್ತು. ಆಂತೇ ಶ್ರೀಯಂತರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಂತೆ ಈ ಲೇಖನಗಳ ಗತಿ ಕೂಡ ಆಯಿತು. ಮಾಡುವದೇನು?

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿದ ದಶಕದಲ್ಲಿ ಆರು ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಆನುವಾದಿಸಿದರು. ಮೂರು ಮಾಲಿಯರ್ ನಾಟಕಗಳು ಮೂಲ ಫ್ರೆಂಚ್ ಭಾಷೆಯಿಂದ. ಅದೇ ಆಗ ಅವರು ಆ ಭಾಷೆಯನ್ನು ಅಭ್ಯಸಿಸಂತ್ರಿದ್ದರು. ಆ ಕೃತಿಗಳು ಯಾವುವೆಂದರೆ 'La Marriage Force' (1887), 'Le Tartuff' (1888-89), ಹಾಗೂ 'Le Medicin Malgre Lui' (1890). ಆ ಅನಂವಾದಗಳಂ ಬಹಳ ಚೆನ್ನಾ ಗಿರುವವು. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಕೊನೆಯ ಕೃತಿ ಆತ್ಯಂತ ಲೋಕಪ್ರಿಯವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತಂ. ಅವರಂ ಕಾಂಗ್ರೀವ್ಹ್ ನ 'ದಿ ಮೋರ್ನ್ನಿಂಗ್ ಬ್ರೈಡ್', ವ್ಲಿ ಕ್ಟರ್ ಹ್ಯಾಗೊ ಅವರ 'ಹೆರ್ನಾನಿ' ಹಾಗೂ ಶೆಕ್ಸ್ಪ್ ಪಿಯರನ 'ಮೆರುುರ್ ಫಾರ್ ಮೆರುುರ್'—ಇವುಗಳನ್ನು ಕೂಡ ಭಾಷಾಂತರಿಸಿದ್ದರು. ಅವರು ಫ್ರೆಂಚ್ ಭಾಷೆಯಿಂದ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಅನುವಾದಿಸಿದಂದಂ ಬಹಳ ವಂಹತ್ವದ್ದಂ. ಯಾಕೆಂದರೆ ಇಲ್ಲಿಯಂವರೆಗೆ ಯಾರೂ ಮೂಲ ಫ್ರೆಂಚ್ದಿಂದ ಭಾಷಾಂತರಿಸಿರಲಿಲ್ಲ. ಆ ದಿನಮಾನದಲ್ಲಿ ವಂರಾಠಿಯಲ್ಲಿ ವೆಂಅ್ಮಟ್ಟದ ವಿನೋದಾಂತ ನಾಟಕಗಳೇ ಇರಲಿಲ್ಲ. ಮಾಲಿಯಂರನ ನಾಟಕಗಳ ಅನಂವಾದಗಳಂ ಈ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಒಳ್ಳೆ ಇಂಥ ದೃಷ್ಟಾಂತಗಳಾಗಂತ್ತಿದ್ದವು. ಆದರೆ ದುರ್ದೈವದಿಂದ ಮುಂದೆ ಅನುವಾದ ಗಳೇ ಬರಲಿಲ್ಲ. ಉಳಿದ ಮೂರು ನಾಟಕಗಳ ಭಾಷಾಂತರದಲ್ಲಿ ಮೂಲದ ಸ್ವಾರಸ್ಕ್ರವು ಹೊರಹೊಮ್ಮಿಲ್ಲ. ಹಾಗೆ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯಂತೆ ಭಾಷೆ ರಸವತ್ತಾಗಿಲ್ಲ. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಶೆಕ್ಸ್ಪ್ ಪಿಯರನ ಒಳ್ಳೆ ಅಭ್ಯಾಸಿ. ಆದುದರಿಂದ ಅವರು ಅವನ ದೊಡ್ಡ ದೊಡ್ಡ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ಬಿಟ್ಟುಕೊಟ್ಟು 'ಮೆರುುರ್ ಫಾರ್ ವೆಂರುುರ್' ಅನಂ ವಾದಿಸಿದುದು ಸೋಜಿಗದ ಸಂಗತಿಯೆ ಸೈ! 'ರೋಮಿಯೊ ಹಾಗೂ ಜ್ಯೂಲಿಯೆಂಟ್' ನಾಟಕದ ಅನುವಾದ ಕುರಿತು ಅವರು ಮಾಡಿದ ವಿವುರ್ಶೆಯನ್ನೇ ಅವರ ಕೃತಿಗಳ ಬಗೆಗೂ ಹೇಳಬೇಕಾದುದು ವಿಷಾದನೀಯ.

ಈ ಅನುವಾದಗಳಲ್ಲದೆ ಅವರು ಎರಡು ಮೂಲ ನಾಟಕಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿರುವರು. ಅವು ಯಾವುವೆಂದರೆ—'ಸಂತ ಸಖೂಬಾಯಿ' ಹಾಗೂ 'ಸತಿ ಪಿಂಗಳಾ'. ಇವೆರಡರ ವಸ್ತು ಸಂವಿಖ್ಯಾತವಾಗಿವೆ. ಇವೆರಡರಲ್ಲಿಯಂ 'ಸಂತ ಸಖೂ' ರಂಗದ ವೇಂಲೆ ಯಶಸ್ವಿ ಪ್ರಯೋಗವಾಗಿ ಪರಿಣಮಿಸಿತು. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ನಾಟಕ ರಚನೆಯಲ್ಲಿ ಅಷ್ಟೊಂದು ಪಳಗಿದ ಕೈ ಅವರಲ್ಲ ಎಂದು ಹೇಳಬೇಕಾಗುವದು. ಅವರ ಪ್ರತಿಭೆ ಆಕಲೆಗೆ ಅಳವಡಲಿಲ್ಲ.

ಅವರ ಕೆಲವು ಸಂಕೀರ್ಣ ಬರಹಗಳಂ ನಾಲ್ಕು ಹೆಬ್ಬೊತ್ತಿಗೆಗಳಾಗಿ 'ಸ್ಫುಟ ಗೋಷ್ಮಿ' ಎಂಬ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯೊಡನೆ ಪ್ರಕಟವಾಗಿವೆ. ಈ ತಲೆಬರಹದಿಂದ ಇವೆಲ್ಲ ಬರಹ ಗಳಂ ಕಥೆಗಳ ನಾಲ್ಕು ಬೃಹತ್ ಗ್ರಂಥಗಳೆಂದಂ ಸಂಶರಂ ಬರಬಹಂದಂ. ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಇಲ್ಲಿ ಇರಂವವು ಕೇವಲ ಇಪ್ಪತ್ತೇ ಕತೆಗಳಂ. ಉಳಿದ ಬರಹಗಳಲ್ಲಿ ಬೇರೆ ಬೇರೆ ವಿಷಯಗಳರಂ ವವು. ಅವು ಯಾವುಪೆಂದರೆ, ಹನ್ನೆರಡಂ ಚರಿತ್ರೆಗಳಂ, (ಕೆಲವು ಅನುವಾದಿತ) ಹಾಗೂ ಇಪ್ಪತ್ತೊಂದು ಓಲೆಗಳು.

ಒಟ್ಟಿನಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಮೂವತ್ತಕ್ಕಿಂತ ಹೆಚ್ಚು ನೀಳ್ಗತೆಗಳನ್ನು ಬರೆದಿರು ವರಂ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದಂ ವಂಹಾರಾಷ್ಟ್ರದಲ್ಲಿ ಬಿದ್ದ ಬರಗಾಲ ಕುರಿತು ಇರಂವದಂ. ಅದಂ ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯಲ್ಲಿ 'ರಾವಂಜಿ' ಎಂಬ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿ ಪ್ರಸಿದ್ಧ ವಾಗಿರುವದು. ಅದು ಇಂಗ್ಲಂಡಿನಲ್ಲಿ ಫಿಶರ್ ಹಾಗೂ ಅನ್ವವಿನ್ ರಿಂದ ಪ್ರಕಟವಾಯ್ತು. ಇಂಗ್ಲಂಡಿನಲ್ಲಿ ಅದನ್ನು ಬಹಂ ಜನರು ಓದಿದರು. ಅನಂತರ ಅದರ ಮಾರಾಟಕ್ಕೆ ಬಹಿಷ್ಕಾರ ಹಾಕಲಾ ಯಿತಂ. ಯಾಕೆಂದರೆ ಭಾರತದಲ್ಲಿಯಂ ಬ್ರಿಟಿಶ್ ಆಡಳಿತೆಯ ಬಗ್ಗೆ ಆಂಗ್ಲ ಓದಂಗರ ವೇಲೆ ದುಷ್ಪರಿಣಾವಂ ಆಗಬಹಂದೆಂಬ ಭಯವಿತ್ತು. ಅವರವು ಸಂವಾರಂ ಆಯ್ದಾರಂ ಸಣ್ಣ ಕತೆಗಳು ತಾಂತ್ರಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ, ವರಿಂದೆ ಬಂದ ಸಣ್ಣ ಕತೆಯ ಸ್ವರೂಪ ದೊಡನೆ ಹೋಲಿಸಿ ನೋಡಲು ತಕ್ಕುದಾಗಿವೆ. ಸಾಹಿತ್ಮಿಕ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಅವುಗಳನ್ನು ಒರೆಗೆ ಹಚ್ಚಬಹಂದು. ಇದರಿಂದ ನಮಗೆ ಕಂಡಂಬರಂಪದೇನೆಂದರೆ, ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಕೇವಲ ಆಧಂನಿಕ ವಂರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿಯ ಆದ್ಯ ಪ್ರವರ್ತಕರಲ್ಲದೆ ಮರಾಠಿಯಂಲ್ಲಿ ಸಣ್ಣ ಕತೆಗಳನ್ನೂ ಬರೆದರೆಂಬದೂ ಸತ್ಯ ಸಂಗತಿ. ಯಾವ ಬರಹವೂ ಈ ಮಾದರಿಯಾಗಿ ಹಿಂದೆ ಬಂದಿರಲಿಲ್ಲ. ಚಿಕ್ಕ ಸ್ವರೂಪದಲ್ಲಿ ಹಲವೊಂದು ವಸ್ತುಗಳನ್ನು ಕಲಾತ್ಮಕವಾಗಿ ರೂಪಿಸಲು ಸಾಧ್ಯವಿದೆ ಎಂದು ಹರಿಭಾವು ಅವರೇ ಮೊದಲು ಕಂಡುಹಿಡಿದರನ್ನಬೇಕು. ನವೀನ ತಾಂತ್ರಿಕ ಸ್ವರೂಪ ಒಂದನ್ನು ತಾವು ಕಂಡಂಹಿಡಿಯುಬಹಂದೆಂದಂ ಅವರಿಗೆ ಹೊಳೆದಿರಲೇ ಕ್ಷಣ್ಣ !

ಅವರ ಬರಹದ ಜೀವನಕ್ಕವಂದ ಎರಡನೆಯ ದಶಕದಲ್ಲಿ, 'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸುವ ರಾರಂ ?', 'ನಾನಂ' ಕಾದಂಬರಿಗಳ ರಚನೆ ನಡೆದಿರುವಾಗ ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಓಲೆಗಳ ಎರಡು ಸಂಕಲನಗಳನ್ನು ಹೊರತಂದರು. ಒಂದು ತಾಯಿಯು ವಂಗಳಿಗೆ ಬರೆದ ಓಲೆಗಳ ಗಂಚ್ಛ—'ಸಂಗಂಣೌ ಬಾಯಂಚೆ ವಂಂಲೀಸ ಪತ್ರೆನ್'. ಇನ್ನೊಂದು ತಂದೆ ವಂಗನನ್ನು ಸಂಬೋಧಿಸಿ ಬರೆದಂದಂ—'ಗೋವಿಂದರಾವಾಚಿ ವಯಲಾಸ್ ಪತ್ರೆನ್'. ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿ—'ಗಣಪತರಾವ' ಹಾಗೂ 'ಆದರೆ ಲಕ್ಷಿಸಂವರಾರಂ ?'— ಕಂಟಂಬದಲ್ಲಿಯಂ ಹಿರಿಯರಂ ತರಂಣ ಭಾರ್ಯೆಯರಿಗೆ ತೋರಿಸುವ ವಿರೋಧ ವಿಷಯ ಇದ್ದಿತಂ. ತಮ್ಮ ಗಂಡಂದಿರಂ ಆಭ್ಯಾಸ ಹೇಳಂವಾಗ ಈ ತರಂಣಿಯರಿಗೆ ಉಂಟಾಗಂವ ತೊಂದರೆಗಳ ಮಾತಂ ಇದ್ದಿತಂ. ತಾಯಿಯಂ ವಂಗಳಿಗೆ ಬರೆದ ಓಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಆತಂರ, ವಿರೋಧ ಕಂಗ್ಗಿ ದಂದಂ ಕಂಡಂಬರಂವದಂ. ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಅತ್ತೆಯಂಠ ಬಗೆಗೆ ಅವರ ತಕರಾರಂ ಕಡಿವೆಂ ಆಗಿರಂವದಂ. ಸಗಂಣಬಾಯಿಂ ತನ್ನ ವಂಗಳಿಗೆ ಆರಂಹಂವದೇನೆಂದರೆ,

ಅತ್ತೆಯಂರೆಲ್ಲ ಸೊಸೆಯಂದಿರ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ಕಠೋರವಿರುವದಿಲ್ಲ. ಕಲಿಯುವ ಕಿರು ಹುಡುಗಿಯರಿಗೆ ಆತಂಕವಿಲ್ಲ ಎಂಬ ವಾದ ಆಕೆಯದು. ಈ ವಿಷಯದಲ್ಲಿ ವಂನೆಯಲ್ಲಿ ಹಿರಿಯರಿಗೆ ಅಪವಾದ ಕೊಡು ಕಾರಣವಿಲ್ಲ ಎಂದು ಉಸುರಿರುವಳು. ಗೋವಿಂದ ರಾಯಂನ ಪತ್ರಗಳಲ್ಲಿಯ ವಿಷಯ ಎಂದರೆ, ತರುಣರು ಹಿರಿಯರ ಅಮೌಲ್ಯ ಲೋಕಾನಂ ಭವದಿಂದ ಲಾಭ ಹೊಂದಬೇಕು ಎಂಬದು. ತಾಳ್ಮೆಗೆಡಂವಲ್ಲಿ ತಥ್ಯವಿಲ್ಲ.

ಈ ಓಲೆಗಳಿಂದ ನಮಗೆ ತಿಳಿದುಬರುವ ಸಂಗತಿ ಎಂದರೆ, ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಸ್ವತಃ ಸಮಾಜ ಸುಧಾರಕರಿದ್ದರೂ ಮಧ್ಯಮ ತರಗತಿಯಂಪರಿದ್ದರು ಎಂಬದು. ಕೇವಲ ಸಾಮಾಜಿಕ ಸಮಸ್ಯೆಗಳಿಗಿಂತ ಬೇರೆ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳಿದ್ದುಂದೂ ಅವರಿಗೆ ಗೊತ್ತಿತ್ತೆಂಬದಂ ಮಹತ್ವದ್ದು. ಇದಕ್ಕೆ ಉದಾಹರಣೆ ರಾಜಕೀಯ, ಆರ್ಥಿಕ, ಔದ್ಯವಿಂಕ ಮುಂತಾದವುಗಳ ಬಗೆಗಿನ ಅವರ ಸಜೀವ ಪ್ರಜ್ಞೆ, ಮುಖ್ಯತಃ ಅವರು ಶಿಕ್ಷಣವೇತ್ತರಾಗಿದ್ದರು. ತೀರ ವ್ಯಾಪಕಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಸಮಾಜಸುಧಾರಕರೆನಿಸಿದ್ದರು.

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಸಂಮಾರಂ ಹತ್ತು ಹನ್ನೆರಡಂ ಚಿಕ್ಕ ಚಿಕ್ಕ ಚರಿತ್ರೆಗಳನ್ನು ರಚಿಸಿರಂವರು. ಅವರ ಹೆಣ್ಣು ಮಕ್ಕಳವು, ಗಂಡಸರವು. ಅವರಲ್ಲ ತಮ್ಮ ತಮ್ಮ ಕ್ಷೇತ್ರ ಗಳಲ್ಲಿ ಮಿಗಿಲೆನಿಸಿದ ವಂಹನೀಯರು. ಕೆಲವು ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯಿಂದ ಆನಂವಾದಿಸಲಾದಂವು. ಇಷ್ಟಲ್ಲದೆ ಅವರು ಅನೇಕ ಉಪದೇಶಪರ ಹಾಗೂ ಜ್ಞಾನಾರ್ಜನಾ ಧೈಂಯದ ಲೇಖನ ಗಳನ್ನು ಅನೇಕ ವಿಷಯಗಳ ಬಗ್ಗೆ ಬರೆದಿರುವರು.

ಕಾದಂಬರಿಕಾರ, ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾರ್ಯಕರ್ತ ಎಂಬ ದೃಷ್ಟಿಯಿಂದ ಶ್ರೀಯಂತರ ಕೀರ್ತಿ ಬೆಳಗಂತ್ತಿರಲಂ ಅನೇಕ ಮಹತ್ವದ ಸಂದರ್ಭಗಳಲ್ಲಿ ಅವರಿಗೆ ಸಾರ್ವಜನಿಕ ಭಾಷಣ ಗಳಿಗಾಗಿ ಕರೆಗಳಂ ಬಂದವು. ಅವೆಲ್ಲ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಸಂಬಂಧಪಟ್ಟವು. ಇದರಿಂದ ಅವರ ತೀರ ಪ್ರೀತಿಯ ವಿಷಯ ಸಾಹಿತ್ಯೋಪಾಸನೆ ಎಂದಂ ವಿದಿತವಾಗಂ ವದಂ. ಅವುಗಳಲ್ಲಿ ಎರಡಂ ವಿಷಯಗಳೆಂದರೆ—'ಅಲಿತ ವಾಜ್ಮಯದ ತಾತ್ವಿಕತೆ' ಹಾಗೂ 'ಅಲಿತ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ ವಾಸ್ತವತೆ'. ಈ ಉಪನ್ಯಾಸಗಳನ್ನವರಂ ಪುಣೆಯಂ 'ಗೆಳೆಯಂರ ಉದಾರ ಸಂಸ್ಥೆ'ಯ ಪರವಾಗಿ ಆಂಗ್ಲ ಭಾಷೆಯಂಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದರಂ. ಮೂರನೆಯಂದಂ ಎಂದರೆ ಕಾದಂಬರಿಯ ಬಗೆಗೆ ಮಂರಾಠಿಯಂಲ್ಲಿ. ಅದು ಮಂಂಬಯಿಯಂ ಶರದೃತು ಉಪನ್ಯಾಸ ಮಾಲಿಕೆಯಲ್ಲಿ ನಡೆಯಿತು. ಅದೂ ಓದಲಂ ದೊರೆಯಂದಂ. ಈ ಉಪನ್ಯಾಸ ದಲ್ಲಿ ಅವರು ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ನಾಲಂಕ್ ವಿಭಾಗಗಳಲ್ಲಿ ವಿಂಗಡಿಸಿದರು. ಹೇಗೆಂದರೆ— ಆದರ್ಶಪರ', 'ಅದ್ಭುತ ರಪ್ಯೂ', 'ಸಂವೇದನಶೀಲ' ಹಾಗೂ ವಾಸ್ತವ. ಈ ವಿಂಗಡಣೆ ಯನ್ನು ಅವರಂ ಇತರ ಹಲವು ಸನ್ನಿವೇಶಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಆರುಹಿರಂವರಂ.

ವಂರಾಠಿಯಲ್ಲಿ ಅವರು ಕೊಟ್ಟ ಮೂರು ಉಪನ್ಯಾಸಗಳು ಉಪಲಬ್ಧವಿದ್ದು, ಅವುಗಳ ವಿಷಯವಾಗಿ ವಿಸ್ತೃತವಾಗಿ ಹೇಳಲು ಸಾಧ್ಯವಿದೆ. 1903ರಲ್ಲಿ ಅವರು ಠಾಣಾದ ಮರಾಠಿ ಗ್ರಂಥ ಸಂಗ್ರಹಾಲಯದ ವಾರ್ಷಿಕೋತ್ಸವದಂದಂ ಅಧ್ಯಕ್ಷೀಯ ಭಾಷಣ ಒಂದನ್ನು ಮಾಡಿದರು. ಉಪನ್ಯಾಸದ ವಿಷಯಂ, 'ಮಂರಾಠಿ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಅಭ್ಯಾಸ' ಎಂದು ಇದ್ದಿತು. ತಮ್ಮ ಭಾಷಣ ಮುಂದುವರಿದಾಗ ಅವರು 'ವಾಕ್' (ಮಾತು ಇಲ್ಲವೆ ಶಬ್ದ) ಎಂಬುಂದರ ಅಥವನ್ನು ಚರ್ಚಿಸಿದರು. ಅನಂತರ ಸಾಹಿತ್ಯದ ವ್ಯಾಖ್ಯೆಯನ್ನು ಚರ್ಚಿಸಿದರು. ಲಾರ್ಡ್ ಮಾರ್ಲ್ಲೆ ಹಾಗೂ ಸೇಂಟ್ ಬ್ಯೂವ್ಹ್ ಇಪರನ್ನು ಆಧರಿಸಿದರು. ಮುರಾಠಿ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಸಿಂಹಾವಲೋಕನವನ್ನು ಗೈದರು. ಕೊನೆಗೆ ಸಮಾಜದ ಸಾಂಸ್ಕೃತಿಕ ಜೀವನದಲ್ಲಿ ಗ್ರಂಥಾಲಯಗಳ ಮಹತ್ವವನ್ನು ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ ಯುತವಾಗಿ ವಿವರಿಸಿದರು.

ಅವರ ಅತಿ ವಿಖ್ಯಾತವಾದ ಹಾಗೂ ಇಂದಿಗೂ ವಾದಗ್ರಸ್ತವಾದ ಉಪನ್ನಾಸ ವೆಂದರ 1911ರಲ್ಲಿ ವಾಂಂಬಯಿ ವಾರಾಠಿ ಗ್ರಂಥ ಸಂಗ್ರಹಾಲಯದ ವಾರ್ಷಿಕೋತ್ಸವ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ವರಾಂಬಯಿಯಂಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದುದು. ಆ ಉಪನ್ಯಾಸದ ಶೀರ್ಷಿಕೆ ಎಂದರೆ, 'ವಿದಗ್ದ ವಾಜ್ಮಯಂ'. ಸಾಹಿತ್ಯಕ್ಕೆ ಅನುಗುಣವಾಗಿ ವಿದಗ್ದ ವಾಜ್ಮಯ ಎಂದರೇನು ? ಎಂಬಂದರ ಆರ್ಥವನ್ನು ಅವರು ವಿಪರಿಸಿದರು. ಅವರು ಡಿಕ್ವಿನ್ಸಿಯ ಸರಣಯಾನ್ನು ಆನಂಸರಿಸಿದರೂ ಅವನ ಹೆಸರನ್ನು ಹೇಳಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಮೊಟ್ಟಮೊದಲು ಸಾಹಿತ್ಮ ವನ್ನು ಎರಡಂ ಬಗೆಯಾಗಿ ವರ್ಗೀಕರಿಸಿದರು—ಒಂದನೆಯದು 'ವೈಜ್ಞಾನಿಕ ಸಾಹಿತ್ಯ' ಆಥವಾ 'ಜ್ಞಾನ ವಾಜ್ಮಯ'. ಅಲ್ಲಿ ಸತ್ಯ ಇಲ್ಲವೆ ವಾಸ್ತವತೆಗೆ ಪ್ರಾಧಾನ್ಯ ಉಂಟು. ಆದನ್ನು ವಿವರಿಸಂವ ಸರಣಿ ಕಲಾತ್ಮಕ ಇರಬಹಂದು ಇರಲಿಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಆದಕ್ಕೇನೂ ಮಹತ್ವ ವಿರದು. ಇನ್ನೊಂದರಲ್ಲಿ ಹೇಳುವ ರೀತಿ ಕಲಾತ್ಮಕ ಇರಬೇಕು. ಈ ಪ್ರಸಂಗದಲ್ಲಿ ಓದುಗನನ್ನು ಸತ್ಯದೆಡೆಗೆ ಕರೆದೊಯ್ಯುವದು ಕೊನೆಯ ಗುರಿ. ಆದರೆ ಇದನ್ನು ಆಕರ್ಷಕವಾದ, ಸೊಗಸಾದ, ಮೋಹಕವಾದ ರೀತಿಯಲ್ಲಿ ಸಾಧಿಸಬೇಕು. ಇದರ ಡಿಕ್ವಿನ್ಸಿಯ ಸತ್ವಯಂತ ಸಾಹಿತ್ಮ. ಆದರೆ ಹೆರಿಭಾವು ಅವರು ಕೇವಲ ವಾಜ್ಮಯವನ್ನು ಸುನಿಶ್ಚಿತವಾಗಿ ಉದಾಹರಿಸುವರು. ಅಲ್ಲಿ ಪ್ರವುಖ ಉದ್ದೇಶ, ಸೌಂದರ್ಯ, ನಿರೂಷಣೆಯ ಸೊಗಸು ಇರುವದು. ಅದು 'ಕಲಾತ್ಮಕ ಸಾಹಿತ್ಯ'. ಈ ಕೊನೆಯದಂ, ಅವರ ಪ್ರಕಾರ, 'ವಿದಗ್ಧ ವಾಜ್ಮಯಿ' ಮೇಲ್ಮಟ್ಟದ ಸಾಹಿತ್ಯ. ಸತ್ತವೇ ಅಂತಿವಂ ಗಂರಿ ಸಾಹಿತ್ಮಕ್ಕೆ. ಇದನ್ನು ಸಾಧಿಸಬೇಕಾದರೆ ಓದುಗನ ಗಮನ ಸೆಳೆಯಬೇಕು. ಅನೇಕ ಕಲಾತ್ಮಕ ತಂತ್ರ ಗಳಿಂದ ಅವನನ್ನು ರಂಜಿಸಬೇಕು. ವಸ್ತು ರಚನೆ, ಶೈಲಿಯ ಸತ್ವ-ಇದರ ಲಕ್ಷಣಗಳು. ಈ ಮಾದರಿಯ ಸಾಹಿತ್ಯದಲ್ಲಿ, ಸುಸ್ಪಷ್ಟ ಹಾಗೂ ನೇರವಾದ ಗುರಿ ಎಂದರೆ, ಓದುಗನಿಗೆ ಆನಂದ, ರಂಜನೆ ಒದವಿಸುವದು. ಆದರೆ ಕೊನೆಯು ರಹಸ್ಕ್ರಾತ್ಮಕ ಉದ್ದೇಶ ಎಂದರೆ, ಓದಂಗನಿಗೆ ಸಂಸ್ಕಾರ ಉಂಟಂವಾಡಡುವದು. ಸತ್ಯ ಇಲ್ಲವೆ ಸೌಹಾರ್ದದೆಡೆಗೆ ಅವನನ್ನು ಪಂಸ್ವಡಿಸಂಪದಂ. ತಪ್ಮು 'ವಂಧಲಿಸ್ಥಿತಿ'ಯ ಪ್ರಸ್ತಾಪನೆಯಲ್ಲಿ ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ಉಗ್ಗಡಿಸಿದಂದಂ ಇಷ್ಟೆ. ಆವರಂ ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಒಂದು ಶ್ಲೋಕವನ್ನು ಉದಾ ಹರಿಸುವರು:---

"ಸ್ವಾದಂ ಕಾವ್ಯರಸೋನ್ಮಿಶ್ರಂ ವಾಕ್ಕಾರ್ಥವುಂಪಭುಜ್ಯತೇ । ಪ್ರಥಮಾಲೀ**ಢ ವಂ**ಧವಃ ಪಿಬಂತಿ ಕಟಂಭೇಷಜಮ್॥ ಅನಂತರ ಅವರು ಕಾವ್ಯವನ್ನು (ವ್ಯಾಪಕಾರ್ಥದಲ್ಲಿ ಅದು ಸಾಹಿತ್ಯ) ಕಂರಿತಂ ಚರ್ಚಿಸುವರು. ಚಿತ್ರಕಲೆ, ರೇಖಾಚಿತ್ರ ಇವುಗಳೊಡನೆ ಹೋಲಿಸುವರು. ಸಂಸ್ಕೃತಿ ಕಾವ್ಯಶಾಸ್ತ್ರದಲ್ಲಿ ಬಂದ ಕಾವ್ಯದ ವ್ಯಾಖ್ಯೆಯನ್ನು ಉದಾಹರಿಸುವರು...ಹಾಗೇ ಐರೋಪ್ಯ ತತ್ವಜ್ಞಾನಿ, ಕವಿಗಳೊಡನೆ ತುಲನೆ ಮಾಡುವರು. ಕೊನೆಗೆ ಅವರ ಪ್ರಕಾರ ಕಾವ್ಯವು (ಕಲಾತ್ಮಕ ಸಾಹಿತ್ಯ) ಕಲ್ಪಕತೆಯ ಫಲ ಎಂದು ಉಸುರುವರು. ಅದು ನಮ್ಮ ಹೃದಯದಲ್ಲಿಯ ಭಾವನೆಗಳನ್ನು ಬಡಿದೆಬ್ಬಿಸುವದಲ್ಲದೆ, ಸಂತೋಷವೀಯುವದು, ರಂಜಿಸುವದು. ಈ ರೀತಿಯಾಗಿ ಅದು ಓದುಗನಿಗೆ ಶಾಶ್ವತ ಸತ್ಯವನ್ನು ಅರುಹುವದು. ಮಾನವ ಸ್ವಭಾವವನ್ನು ತಿಳಿಯಲು ಪ್ರೇರಿಸುವದು. ಕಾವ್ಯದ ರಂಗಕ್ಕೆ ಇತ್ತಿಮಿತಿ ಇಲ್ಲ. ಅದಕ್ಕೆ ಯಾವ ವಿಷಯವೂ ನವೀನವಲ್ಲ. ಯಾವದೂ ಸಣ್ಣದಲ್ಲ. ಯಾವದೂ ದೊಡ್ಡದಲ್ಲ!

ಸಾಹಿತ್ಯದ ವೋಲಿನ ಅವರ ವಣಂದಿನ ವ್ಯಾಖ್ಯಾನ ಎಂದರೆ, ಅವರ ಅಧ್ಯಕ್ಷೀದಂ ಭಾಷಣ. 1912ರಲ್ಲಿ ಅಕೋಲಾ ಕಾರ್ಯಕಲಾಪಗಳ ಪರವಾಗಿ ಜರುಗಿತಂ. ಮಂಗಾರಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ಸಮ್ಮೇಲನದ ಅಂಗ ಅದಂ. ಈ ಉಪನ್ಯಾಸದಲ್ಲಿ ಅವರು ಸಾಹಿತ್ಯದ ಚರ್ಚೆಯಂನ್ನು ನಡಿಸಿ ನಾಲ್ಕು ಸೂಚನೆಗಳನ್ನಿತ್ತಿರುವರು. ಅವು ಇಂದಿಗೂ ಮಹತ್ವಪೂರ್ಣ ಎನಿಸಿವೆ. ಅವು ಯಾವುವೆಂದರೆ:—

- 1. ವಿಶ್ವವಿದ್ಯಾಲಯ ವಂಟ್ಟದಲ್ಲಿ ಭಾರತೀಯ ಭಾಷೆಗಳ ಅಭ್ಯಾಸವನ್ನು ಕಡ್ಡಾಯವಾಗಿ ಮಾಡತಕ್ಕದ್ದಂ.
- 2. ಮ್ಯಾಟ್ರಿಕ್ಕುಲೇಶನ್ ಪರೀಕ್ಷೆಯ ವಂಟ್ಪದ ವರೆಗೆ ಮರಾಠಿಯೇ ಶಿಕ್ಷಣವ ಮಾಧ್ಯವಂ ಆಗಬೇಕಂ.
- ಮರಾಠಿ ಶಬ್ಪಕೋಶದ ನವೀನ ಆವೃತ್ತಿಯಂ ರಚಿತವಾಗಬೇಕು.
- 4. ಎಲ್ಲ ಭಾರತೀಯ ಭಾಷೆಗಳಿಗೆ ಸಮಾನಸ್ಕಂದವಾದ ತಾಂತ್ರಿಕ ಪರಿಭಾಷಕ ಕೋಶ ಇರಬೇಕು.

ಈ ಉಪನ್ಯಾಸಗಳಿಂದ ಅವರಿಗೆ ಸಾಹಿತ್ಯದ ಬಗೆಗೆ ಎಷ್ಟೊಂದು ಪ್ರಗಾಢ ಆಸ್ಥೆ ಇತ್ತೆಂಬದು ವಿದಿತವಾಗುವದು. ಅದಕ್ಕೆ ಅವರು ಎಷ್ಟಾ ಪ್ರಾಮುಖ್ಯತೆ ಸಲ್ಲಿಸಿದ್ದ ರೆಂಬದೂ ತಿಳಿಯುವದು. ಭಾರತೀಯ ಭಾಷೆಗಳ ಏಳ್ಗೆ ಗಾಗಿ ಅವರ ಉತ್ಸುಕತೆ ಎಷ್ಟು ಹಿರಿದಾಗಿತ್ತೆಂದು ಕಂಡುಬರುವದು.

ಉಳಿದ ಉಪನ್ಯಾಸಗಳಲ್ಲಿ ಒಂದನ್ನು ಮಾತ್ರ ನಾವು ಇಲ್ಲಿ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಆರುಹಲೇ ಬೇಕಂ. ಅದು ಭಗವದ್ಗೀತೆಯಂ ಅಭ್ಯಾಸದ ಬಗೆಗಿನ ಆಂಗ್ಲ ಉಪನ್ಯಾಸವು. 1901ರಲ್ಲಿ ಅದಂ ಜರುಗಿತು. ಅವರು ಈ ಸಂದರ್ಭದಲ್ಲಿ ಮೂರು ಪ್ರಮುಖ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳನ್ನು ಎತ್ತಿದರಂ. ಅವು ಯಾವುವೆಂದರೆ:—'ನಾನು ಯಾರು?', 'ನನ್ನ ಕರ್ತವ್ಯ ಏನು?', 'ನನ್ನ ಆಸೆ ಆಕಾಂಕ್ಷೆ ಏನಿರಬೇಕು?'. ಎಲ್ಲರೂ ಈ ಪ್ರಶ್ನೆಗಳನ್ನು ಕೇಳಿಕೊಳ್ಳುವದಂ ಸಮಂಚಿತ. ಮೊಟ್ಟಮೊದಲಿನದು ಪ್ರಸ್ತಾವಿಕ ಆಯಿತು. ಮೂರನೆಯಂದು ಉಪ

ಪ್ರಶ್ನೆ. ಎರಡನೆಯಂದು ಮೂರರಲ್ಲಿಯೇ ಪಂಹತ್ವದ್ದಂ. ಇದಕ್ಕೆ ಉತ್ತರವು ಇಂತಿದೆ— ನಿಮ್ಮ ಶಕ್ತಿ ಇದ್ದಷ್ಟು, ಪ್ರಸಂಗಕ್ಕೆ ಅನಂಗಂಣವಾದಷ್ಟು ನೀವು ಕರ್ತವ್ಯವೆಂದು ಪರಿಪಾಲಿಸತಕ್ಕದ್ದಂ. ಇದರಲ್ಲಿ ಕರ್ಮಯೋಗದ ಮೊಳಕೆ ಇರುವದು. ಗೀತೆ ಎಂದರೆ ಅನೇಕ ರಚನೆಗಳ ಸಂಯೋಜನೆಯ ಯತ್ನ. ಆತೃ ಜ್ಞಾನವೇ ಅದರ ಅಂತಿವಂ ಗುರಿ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರಂ ನೂತನ ಮಂದಾರಿ ವಿದ್ಯಾಲಯಂವನ್ನು ಸಂಸ್ಥಾಪಿಸಿದ ಹಲವರಲ್ಲಿ ಒಬ್ಬರು. ವಿಷ್ಣು ಶಾಸ್ತ್ರಿ ಚಿಪಳೂಣಕರರ ಸಂಸ್ಕರಣೆಗೆಂದಂ ಅದು ಅಸ್ತಿತ್ವದಲ್ಲಿ ಬಂದಿತು. ಪ್ರತಿ ವರ್ಷ ಬೇಸಿಗೆಯ ಬಿಡಂವಿನ ಕೊನೆಯಂ ದಿನ ಅವರು ಅಲ್ಲಿ ವಿದ್ಯಾರ್ಥಿಗಳನ್ನು ದೇಶಿಸಿ ಬೀಳ್ಕೊಡುವ ಭಾಷಣ ಗೆಯ್ಯುತ್ತಿದ್ದರು. ಅಂತಹ ಹತ್ತು ಉಪನ್ಯಾಸಗಳಾಗಿವೆ. ಅವು 'ತರುಣರಿಗೆ ಉಪದೇಶ' ಎಂಬ ಶೀರ್ಷಿಕೆಯೊಡನೆ ಸಂಕಲಿತವಾಗಿವೆ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಕಾಶೀಬಾಯಿಂ ಕಾನಿಟಕರರಿಗೆ ಬರೆದ ಓಲೆಗಳ ವಿಷಯ ಈ ಪೊದಲೆ ಬಂದಿದೆ. ಇಲ್ಲಿ ಇನ್ನೊಮ್ಮೆ ಆ ವಿಷಯ ಎತ್ತಿದರೆ ತಪ್ಪಾಗಲಿಕ್ಕಿಲ್ಲ. ಈ ಹೆಬ್ಬೊತ್ತಿಗೆಯಲ್ಲಿ ದಿನಾಂಕಗಳೊಡನೆ ಬರೆದ ವ್ಯೂವತ್ತು ಮೂರು ಪತ್ರಗಳುಂಟು. ಮೊದಲನೆಯದೆ 1885ನೆಯ ಇಸ್ವಿ ಮೇ 6ನೆಯ ದಿನಾಂಕದ್ದು. ಕೊನೆಯದು 1889 ನೆಯ ಇಸ್ತಿ ಪೂರ್ಚ್ 7ನೆಯ ದಿನಾಂಕದ್ದು. ಇನ್ನೂ ಎರಡು ಒಲೆಗಳಿರುವವು. ಅವಕ್ಕೆ ದಿನಾಂಕಗಳಿಲ್ಲ. ಮೇಲೆ ಆಪೂರ್ಣ! ಇವುಗಳಲ್ಲಿ ಹೆಚ್ಚಾಗಿ ಅನೇಕ ಓಲೆಗಳು ಕಾಶೀಬಾಯಿ ಯವರನ್ನೇ ಸಂಜೋಧಿಸಿ ಬರೆಯಲಾಗಿವೆ. ಆದರೆ ಕೆಲವು ಅವರ ಪತಿ ಗೋವಿಂದ ರಾಯರ ಹೆಸರಿನಲ್ಲಿವೆ. ಇವು ಜನತೆಯಂ ಕಣ್ಣಿಗೆ ಬೀಳುವಂತಹವಲ್ಲ. ಅಂತೇ ಅವು ತೀರ ಬಿಜ್ಚು ಮನಸಿನಿಂದ ಬರೆಯಲಾಗಿವೆ. ಅವೆಲ್ಲವು ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕೌಟಂಬಿಕ ಬಾಳಿನ ವೇಂಲೆ ವಿಶೇಷ ಬೆಳಕು ಬೀರುವವು. ಹಲವು ವಿಷಯಗಳಲ್ಲಿ ಅವರಿಗುಂಟಾದ ವಿಷಾದ ಆಲ್ಲಿ ಇದೆ. ಅವರ ಓದಿನ ಅಭ್ಯಾಸದ ವ್ಯಾಪಕತೆಯೂ ಅಲ್ಲಿ ಉಂಟಂ. ನಿಯತಕಾಲಿಕೆ ಗಳನ್ನು ಸಂಪಾದಿಸಿ ಪ್ರಕಟಿಸುವ ವಿಚಾರ ಕೂಡ ಇರುವದು. ಸಾರ್ವಜನಿಕ ಜೀವನ ದಲ್ಲಿಯ ಹಲವಾರು ವ್ಯಕ್ತಿಗಳ ಬಗೆಗಿನ ಅವರ ಅಭಿಪ್ರಾಯಗಳು ಹಲವು ಓಲೆಗಳಲ್ಲಿ ಅಡಕವಾಗಿರುವವು—ಇತ್ತಾದಿ. ಭಾರತದಲ್ಲಿ ಕ್ರಿಶ್ಚನ್ ಧರ್ಮ ಪ್ರಚಾರಕರು ಮಾಡಿದ ಕಾರ್ಯವನ್ನು ಹೊಗಳಿದ ಪ್ರದೀರ್ಘ ಪತ್ರವನ್ನು ನಾವು ಇಲ್ಲಿ ಪ್ರಶಂಸಿಸಲೇಜೇಕಂ. ತೀರ ವೈಯಕ್ತಿಕವಾಗಿ ಇಂಥ ಅಭಿಪ್ರಾಯವನ್ನು ಅರುಹಲು ಆ ದಿನಮಾನದಲ್ಲಿ ವಿಶಿಷ್ಟ ಎದೆಗಾರಿಕೆ ಅವಶ್ಯವಿದಿತು. ಕಾಶೀಬಾಯಿ ಕಾನಿಟಕರರು ಈ ಪತ್ರಗಳ ಹೆಜ್ಬೊತ್ತಿಗೆಗೆ ಬರೆದ ಪ್ರಸ್ತಾಪನೆಯಲ್ಲಿ, ತಾವು ಹಾಗೂ ತಮ್ಮ ಪತಿ ಬರೆದ ಓಲೆಗಳನ್ನು ಹ**ರಿಭಾವು** ಆವರಂ ಕಾಯ್ದು ಇಡುವರೆಂದು ವಚನ ಕೊಟ್ಟದ್ದಾಗಿ ತಿಳಿದಂಬರುವದು. ಅವುಗಳನ್ನು ಆವರು ಕಾಯ್ದಿಟ್ಟಿದ್ದರೆಂದು ಅವರು ನಂಬುವರು. ಆದರೆ ಆವುಗಳು ಅವರ ವಂರಣಾ ನಂತರ ಸಿಗಲಿಲ್ಲವೆಂದ ಮೇಲೆ, ಅವರ ಸೇವಕರಲ್ಲಿ ಯಾರಾದರೊಬ್ಬರು ಅವನ್ನು ತಿಳಿಯದೆ ಬೆಂಕಿಯಲ್ಲಿ ಚೆಲ್ಲಕೊಟ್ಟಿರಬೇಕಂ. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಇದಲ್ಲದೆ ಆತ್ಮ ಜರಿತೆ ೊಂದನ್ನು ಬರೆಯಲು ಆರಂಭಿಸಿದ್ದರೆಂದು ಅವರು ತಿಳಿದಿದ್ದರು. ಆದರೆ ಅದಾದರೂ ಸುಟ್ಟು ಹೋಗಿರಬೇಕೆಂದಂ ಅವರ ಗ್ರಹಿಕೆ. ಏನಂ ಅನ್ಯಾಯ! ಕಾಶೀಬಾಯಿಂ ಹಾಗೂ ಗೋವಿಂದರಾಯಂರಿಗೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಬರೆದ ಓಲೆಗಳು ಹಾಗೂ ಆತ್ಮ ಜರಿತೆ ಅತ್ಯಂತ ಗಂಭೀರ ಸ್ವರೂಪದ ಬರಹಗಳಾಗಿದ್ದವು. ಆ ಹಾನಿ ಅಪಾರ. ಈ ಎರಡೂ ಕಲಾಕೃತಿಗಳು ಇಂದು ನವಂಗೆ ಉಪಲಬ್ದ ವಾಗಿದ್ದರೆ ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಬಗೆಗೆ ಇನ್ನೂ ಹೆಚ್ಚಿನ ವಿವರ ಗಳು ತಿಳಿದುಬರುತ್ತಿದ್ದವು. ಆವರೆ ಮಾಡುವದೇನು?

ಈ ಸಂಕೀರ್ಣ ಬರಹಗಳನ್ನು, ಭಾಷಣಗಳನ್ನು ನಾವು ಸೂಕ್ಷ್ಮವಾಗಿ ಪರಿಶೀಲಿಸಿ ದರೆ, ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಅಭಿರಂಚಿಗಳ ವೈವಿಧ್ಯ, ವ್ಯಾಪಕತೆ, ಹಾಗೂ ಆವರ ಜ್ಞಾನ ಸೀಮೆ ವಿಶ್ವಕೋಶದೋಪಾದಿ ಎಂದು ಕಂಡುಬರಂಪದಂ. ತಮ್ಮ ಬರಹ, ಭಾಷಣಗಳ ಮೂಲಕ ಅವರು ಪುರಂಷರನ್ನು, ಸ್ತ್ರೀಯರನ್ನು, ಹಿರಿಯರನ್ನು, ಹಿರಿಯರನ್ನು ರಂಜಿಸಿ, ಸಂಸ್ಕಾರ ಸಂಪನ್ನರನ್ನಾಗಿ ಮಾಡುವ ಹಪ್ಯಾಸ ಉಳ್ಳವರಂ ಖಚಿತವಾಗಿ ಇದ್ದಿರಬೇಕೆಂದು ನಮಗೆ ಕಂಡುಬರಂಪದು. ಇದಂ ಅಲ್ಲದೆ ಸಮಾಜದ ವಿಷಯಕ್ಕೆ ಅವರಂ ಕರ್ತವ್ಯ ತತ್ವರರಾಗಿದ್ದರು. ಆ ಭಾವನೆ ಅತೀವ ಉತ್ಕಟವೂ ಆಗಿದ್ದಿತಂ.

ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಬೃಹತ್ತ್ ಬರಹಗಳಲ್ಲಿ, ಕಾದಂಬರಿಗಳ ಪ್ರಭಾವ ವುರಾಠಿ ಓದುಗರ ವೇಂಲೆ ವಿಶೇಷವಾಗಿ ಆಗಿದೆ. ಅವರು ಈ ಸಾಹಿತ್ಮಿಕ ಸ್ವರೂಪವನ್ನು ಆತ್ಯಂತ ಲೋಕಪ್ರಿಯವಾಗಿ ಮಾಡಿದರು. ಆ ಪರಿಣಾಮವಾಗಿ ಮುಂದೆ ಅನೇಕ ಕಾದಂಬರಿ ಕಾರರು ಅವರಿಂದ ಸ್ಫೂರ್ತಿಯನ್ನು ಪಡೆದಂ ಹೆಸರಾಂತ ಸಾಹಿತಿ ಎನಿಸಿಕೊಂಡರು. ಇಷ್ಟೆ ಅಲ್ಲದೆ ಆ ಶತಮಾನದ ಕೊನೆಕೊನೆಯು ಭಾಗಕ್ಕೆ ಕ್ರವಂ ಕ್ರವಂಪಾಗಿ ಕಾದಂಬರಿ ಗಳನ್ನು ಪ್ರಕಟಿಸಲು ಹಲವಾರು ಪ್ರಕಟನಾ ಸಂಸ್ಥೆಗಳು ಜನ್ಮ ತಳೆದವು. ಅವರ ಜೀವನಾವಧಿಯಲ್ಲಿಯೇ ಸಣ್ಣ ಕತೆಗೆ ಸಂವಿಶಿಷ್ಟ ತಾಂತ್ರಿಕ ಸ್ವರೂಪ ಉಂಟಾಯಿತಂ. ಲೋಕಪ್ರಿಯತೆ ಗಳಿಸಿತಂ.

ಅವರ ಸಂಕೀರ್ಣ ಬರಹಗಳಂ ಅಲ್ಲದೆ 1911ರಲ್ಲಿ ವುಂಬಯಿಂ ವಂರಾಠಿ ಗ್ರಂಥ ಸಂಗ್ರಹಾಲಯದಲ್ಲಿ ಹಾಗೂ 1912ರಲ್ಲಿ ಅಕೋಲಾದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಅಧ್ಯಕ್ಷೀಯಂ ಭಾಷಣಗಳು, ಶೆಕ್ಸ್ ಪಿಯುರನ ನಾಟಕಗಳ ಅನಂವಾದದ ವಿವಂರ್ಶ—ಮೊದಲಾದವು ಮಂರಾಠಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ರಂಗದಲ್ಲಿ ಸೀಮಾರೇಖೆಗಳಾಗಿ ಪರಿಣವಿಂಸಿವೆ. ಹಾಗೇ ಸಾಹಿತ್ಯಿಕ ಸಮಂಸ್ಕೆಗಳ ಚರ್ಚೆ ಅತ್ಯಂತ ಉದ್ಪೋಧಕ ಆಗಿದೆ. ಹರಿಭಾವು ಅವರು ಬರೆದ ಮೊದಲ ಕಾದಂಬರಿ ಪ್ರಕಟವಾಗಿ ಸುಪೂರು ಶತಮಾನ ಗತಿಸಿರಬೇಕು. ಅವರ ಕೊನೆಯಂ ಕಾದಂಬರಿ ಬೆಳಕಿಗೆ ಬಂದಂ ಅರವತ್ತು ವರ್ಷ ಆಗಿರಬೇಕು. ಆದರೂ ಅವರು ಇಂದಿಗೂ ಖ್ಯಾತ ಕಾದಂಬರಿಕಾರರನಿಸಿರುವರು. ಜನಸಾಮಾನ್ಯರಿಗೆ ಅತ್ಯಂತ ಪ್ರೀತಿಯಂ ಲೇಖಕ ರಾಗಿರುವರು. ಹಾಗೆಯೇ ವಿದ್ವನ್ಮಣಿಗಳಲ್ಲಿ, ವಿಮರ್ಶಕರಲ್ಲಿ ಅವರ ಬಗೆಗೆ ಅತಿಶಯಂ ಗಾರವ ಇರುವದಂ ಮಹತ್ತವಂ ಸಂಗತಿ.

ಸತ್ಯಂ ಶಿವಂ ಸುಂದರಂ

# ಹ. ನಾ. ಆಪ್ಟೆ ಅವರ ಪ್ರಮುಖ ಕೃತಿಗಳು

#### ಕಾದಂಬರಿಗಳು - ಸಾಮಾಜಿಕ

ಮಧಲೀಸ್ಥಿತಿ ಸಂಪರ್ವನ

ಗಣಪತರಾವ

ಪಣ ಲಕ್ಷ್ಯಾಂತ್ ಕೋಣ ಘೇತೋ ಯಶವಂತರಾವ ಖರೆ

-

ವೀ

ಜಗ ಹೆ ಅಸೆ ಆಹೆ

ಭಯಂಕರ ದಿವ್ಯ ಆಜಚ

ಮಾಯೆಚಾ ಬಾಜಾರ

ಕರ್ಮಯೋಗ

ಚಾಣಾಕ್ಷ ಪಣಾಚಾ ಕಳಸ

#### ಕಾದಂಬರಿಗಳು - ಐತಿಹಾಸಿಕ

ವೈಸೂರಚಾ ವಾಘ

ಉಪಃ ಕಾಲ

ಕೇವಳ ಸ್ವರಾಜ್<mark>ಯಾಸಾ</mark>ಠೀ ರೂಪನಗರಾಚೀ ರಾಜಕನ್ನಾ

ಚಂದ್ರಗೆಂಸ್ತ ಸೂರ್ಯೋದಯ

**ವುಧ್ಯಾ**ನ್ಹ

ಸೂರ್ಯಗ್ರಹಣ

ಕಾಲಕೂಟ ವಜ್ರಾಘಾತ

ಗಡ ಆಲಾ ಪಣ ಸಿಂಹಗೇಲಾ

#### ನಾಟಕಗಳು

ಜಬರೀಚಾ ವಿವಾಹ

ಧೂರ್ತ ವಿಲಸಿತ

ಮಾರೂನ ಮುಟಕೂನ ವೈದ್ಯಬುವಾ

(ಮಾಲಿಯರನ ಫ್ರೆಂಚ್ ನಾಟಕಗಳಿಂದ ಭಾಷಾಂತರಿತ)

ಶ್ರುತಕೀರ್ತಿ ಚರಿತ

ಜಯಧ್ವಜ ಅಥವಾ ಅಸೂಯಾಗ್ತಿ ಶಯನ

ಸಂವಂತಿ ವಿಜಯ

ಸಂತ ಸಖೂಬಾಯಿ

ಸತೀ ಪಿಂಗಲಾ

## ಸಂಕೀರ್ಣ ಕೃತಿಗಳು

ಸ್ಫಾಟಗೋಷ್ಟಿ ಭಾಗ 1ರಿಂದ 4

- 2. 1903ರಲ್ಲಿ ಠಾಣಾದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಅಧ್ಯಕ್ಷೀಯ ಭಾಷಣ
- 3. 1911ರಲ್ಲಿ ಮುಂಬಯಿಯಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಆಧ್ಯಕ್ಷೀಯ ಭಾಷಣ.
- 4. 1912ರಲ್ಲಿ ಅಕೋಲಾದಲ್ಲಿ ಮಾಡಿದ ಅಧ್ಯಕ್ಷೀಯ ಭಾಷಣ
- (2, 3 ಹಾಗೂ 4 ಇವುಗಳು ಸಾಹಿತ್ಯ, ಸಾಹಿತ್ಯಿಕ ವಿವುರ್ಕೆ ಹಾಗೂ ಸಾಹಿತ್<mark>ರಿಕೆ</mark> ಸಮಸ್ಥೆಗಳ ಮೇಲೆ ಉಪನ್ಯಾಸಗಳು).

## ಆಯ್ದ ಗ್ರಂಥ ಋಣ

ಹರಿಭಾವು — ಡಾ. ಲ. ಮ. ಭಿಂಗಾರೆ

ಹರಿನಾರಾಯಣ ಆಪ್ಟೈ

(ಚರಿತ್ರ ಮತ್ತು ವಾಜ್ಮಯ ವಿವೇಚನ) — ಕುಮಾರಿ ವೇಣೂಬಾಯಿ ಪಾನಸೆ

ಪ. ವಾ. ಹರಿನಾರಾಯಣ ಆಪ್ಟೆ ಇವರ

ಸ್ಮೃತಿಗಳು ಮತ್ತು ಕಾದಂಬರಿಗಳು —ವಾಗ್ಬಟ ನಾರಾಯಣ ದೇಶಪಾಂಡೆ

ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಸಾಮಾಜಿಕ ಕಾದಂಬರಿ — ವಾ. ಲ. ಕುಲಕರ್ಣಿ

ಹರಿಭಾವು ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳಲ್ಲಿಯ ವ್ಯಕ್ತಿಗಳು — ಉಪಾ ಹಸ್ತಕ

ಹರಿಭಾವು ಆಪ್ಟೆ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು —ಅಚಲಾ ಜೋಶಿ

ಹ. ನಾ. ಆಪ್ಟೆ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿ ತಂತ್ರ — ಡಾ. ಕೃ. ರಾ. ಸಾವಂತ

ವುರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿಯ ಮೊದಲ್ಲನೆಯ ಶತಕ — ಸೌ. ಕುಸುಮಾವತಿ ದೇಶಪಾಂಡ

ಕೋಲ್ಡಟಕರರ ಲೇಖ ಸಂಗ್ರಹ —ಸಂಪಾದಿತ

ಹರಿಭಾವು ಆವರ ಪತ್ರಗಳು —ಸಂ. ವಾಗ್ಬಟ ನಾರಾಯಣ

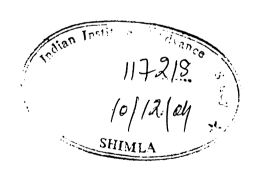
ದೇಶಪಾಂಡೆ

ವಾಸಿಕ ವಂನೋರಂಜನ: —ಏಪ್ರಿಲ್ 1919. ಹರಿಭಾವು

ವಿಶೇಷಾಂಕ

ಶಿಕ್ಸ್ ಪಿಯರನ ನಾಟಕಗಳ ಅನುವಾದಗಳ

ಎರಡಂ ಸಮಿಾಕ್ಷೆಗಳು —ಸಂ. ಡಾ. ಸ. ಗಾ. ಮಾಲಶೆ



ಹರಿನಾರಾಯಣ ಆಸ್ಟ್ರೆ(1764-1919) ಅವರು ಆಧುನಿಕ ಮರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿ—ಸಾಮಾಜಿಕ ಹಾಗೂ ಐತಿಹಾಸಿಕ—ಸಂಸ್ಥಾ ಪಕರೆಂದು ಹಾಗೂ ಮರಾಠಿ ಸಣ್ಣ ಕತೆಯ ಮೂಲ ಪುರಂಷರೆಂದು ಎಲ್ಲರ ಒಪ್ಪಿಗೆಗೆ ಪಾತ್ರ ರಾಗಿರುವರು. ಕೇವಲ ರಂಜನೆಯ ಮಟ್ಟದಿಂದ ಮರಾಠಿ ಕಾದಂಬರಿಯನ್ನು ಗಂಭೀರ ಕಲಾಕೃತಿಯ ಸ್ವರೂಪಕ್ಕೆ ತಂದು ಮಂಟ್ಟಿಸಿದಂದು ಅವರ ಮೇಲೈ ಎನ್ನಬೇಕು. ಅಲ್ಲದೆ ಅವರು ಅಭಿಜಾತ ಸಂಸ್ಕೃತ ಕೃತಿಗಳ ನಿಕಟ ಪರಿಚಯ ಪಡೆದುಕೊಂಡಿದ್ದರು. ಆಂಗ್ಲ ಹಾಗೂ ಐರೋಪ್ಯ ಸಾಹಿತ್ಯಗಳಲ್ಲಿಯೂ ಅವರು ಪಾರಂಗತರೆನಿಸಿದ್ದರು.

ಓದು ಹಾಗೂ ಬರಹ ಆಪ್ಟೆ ಅವರ ಪ್ರವುಂಖ ಅಭಿರಂಚಿಗಳಾಗಿದ್ದರೂ ಅವರು ಪುಸ್ತಕದ ಹುಳು ಆಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಕೇವಲ ಕಾದಂಬರಿ ರಂಗಕ್ಕೆ ಸೀವಿಂತ ವಾಗಿರಲಿಲ್ಲ. ಅವರು ಸಾಮಾಜಿಕ ಜೀವನದಲ್ಲಿಯೂ ವಿಶೇಷ ಆಸಕ್ತಿ ಉಳ್ಳವ ರಾಗಿದ್ದರು. 1890ರಲ್ಲಿ ಅವರು ತಮ್ಮ ಸ್ವಂತ ಪತ್ರಿಕೆ 'ಕರ್ಮಣೂಕ'ವನ್ನು ಸಂಸ್ಥಾಪಿಸಿದರು. ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳು, ಕತೆಗಳು ಅಲ್ಲಿಯೇ ಪ್ರಕಟ ಆದವು. ಅಗರಕರರ ವುರಣಾನಂತರ ಅವರ 'ಸಂಧಾರಕ' ಪತ್ರಿಕೆಯ ಸಂಪಾದನಾ ಕಾರ್ಯದಲ್ಲಿ ಸಹಾಯ ಸಲ್ಲಿಸಿದರು. ಕೆಲ ಕಾಲ ಉದಾರ ಧೋರಣೆಯ 'ಜ್ಞಾನ ಪ್ರಕಾಶ' ಪತ್ರಿಕೆಯನ್ನು ಕೂಡ ಸಂಪಾದಿಸಿದರು. ಸರ್ವ ಸಾಮಾನ್ಯ ಓದಂಗರಲ್ಲದೆ ಗಂಭೀರ ಸ್ವಭಾವದ ವುರಾಠಿ ಸಾಹಿತ್ಯ ಕಲೋಪಾಸಕರೂ ಕೂಡ ಕಂತೂಹಲದಿಂದ ಅವರ ಕಾದಂಬರಿಗಳನ್ನು ಓದುವರು.

(Harinarayana Apte-Kannada)

ಹತ್ತು ರೂಪಾಯಿ

