

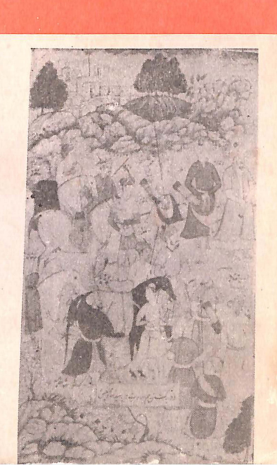
# हळ्वा खातून

श्याम लाल साधू

H 891.499 Sa 15 H

भारतीय साहित्य के

H 891, 499 Sa 15 H



अस्तर पर छपे मूर्तिकला के प्रतिरूप में राजा शुद्धोदन के दरवार का वह दृश्य है जिसमें तीन भविष्यववता वृद्ध की माँ—रानी माया के स्वष्न की व्याख्या कर रहे हैं। नीचे वैठा है मुंशी जो व्याख्या का दस्तावेज लिख रहा है। भारत में लेखनकला का यह सम्भवतः सबसे प्राचीन चित्रलिखित अभिलेख है।

नागार्जुनकोण्डा, दूसरी सदी ई. सोजन्य: राष्ट्रीय संग्रहालय, नयी दिल्ली मारतीय साहित्य के निर्माता हिट्या रवातून

लेखक <mark>श्यामलाल साध</mark>ू

अनुवादक शिबन कृष्ण रैणा



Habba Khatoon: Hindi translation by Shiban Krishna Raina of S. L. Sadhu's monograph in English. Sahitya Akademi, New Delhi (1988),

SAHITYA AKADEMI REVISED PRICE As. 15-00

साहित्य अकादेमी

**Library** 

IIAS, Shimla

H 891.499 Sa 15 H

00094870

प्रथम संस्करण :

द्वितीय संस्करण : 1988

### साहित्य अकादेमी

## प्रधान कार्यालय

रवीन्द्र भवन, 35, फ़ीरोजशाह मार्ग, नयी दिल्ली 110 001

#### क्षेत्रीय कार्यालय

ब्लाक V-वी, रवीन्द्र सरोवर स्टेडियम, कलकत्ता 700 029

29. एल्डाम्स रोड, तेनामपेट, मद्रास 600 018

172, मुम्बई मराठी ग्रन्थ संग्रहालय मार्ग, दादर, वम्बई 400 014

SAHITYA AKADEMI REVISED PRICE Rs. 15-00



मुद्रक

मित्तल प्रिण्टर्स, दिल्ली 110 032

# अनुऋम

| हब्बा ख़ातून का युग                    | 7  |
|----------------------------------------|----|
| खेतों से राजमहल तक                     | 14 |
| हब्वा ख़ातून की कविता                  | 42 |
| कश्मीरी कविता पर हब्बा खातून का प्रभाव | 58 |
| सन्दर्भ ग्रन्थ-सूची                    | 63 |

## हब्बा ख़ातून का युग

इतिहास में ऐसे अनेक राजाओं एवं रानियों का उल्लेख मिलता है जो अपनी श्रूरवीरता, राजकौशल और बुद्धिमत्ता के कारण अमर हो गये हैं। कितपय राजा-महाराजा इसलिए सर्वविख्यात हुए हैं कि उन्होंने विद्या-बुद्धि, काव्य और कला को संरक्षण प्रदान किया। एक नरेश की जीवनसंगिनी हब्बा ख़ातून अपनी काव्य-रचनाओं से ही कश्मीरी साहित्य-जगत् में संगीत-साम्राज्ञी के रूप में सदा-सदा के लिए अमर हो गयी। यह ग्राम्य बाला हब्बा ख़ातून की काव्य-कीर्ति का ही परिणाम है कि उसके पित यूसुफ़शाह चक को इतिहास ने विस्मृत नहीं होने दिया है। सच तो यह है, कि किव की अन्तवृष्टि और स्याति उसे अमर बना देती है। कल्हण ने राजतरंगिणों में किव को इन शब्दों छचित ही यह श्रद्धांजिल अपित की है—

"मैं किव की अनिर्वचनीय अन्तर्ष्ष्टि की वंदना करता हूँ जो अमृतधारा से भी महत्तर है और जिसके द्वारा स्वयं किव और अन्य सबको परमानंद की प्राप्ति होती है।"

हब्बा ख़ातून का आविर्भाव उस युग में हुआ जब कश्मीर राजनीतिक, सामाजिक और आधिक दृष्टि से पराभूत था। कश्मीर को शहाबुद्दीन जैसे शिवतशाली और जैनुलाबदीन जैसे यशस्वी शासक देने वाले सुल्तान वंश का प्रभाव अब न्यून हो गया था और सत्ता उन सामंती नवाबों के हाथों में चली गई थी जो राज्यसत्ता पर अपनी दावेदारी जताने के लिए शिक्त-प्रदर्शन की होड़ में संलग्न थे। उधर, इस स्वार्थपूर्ति में इन नवाबों को बाहर के कित्पय महत्त्वाकांक्षी एवं धन-लोलुप व्यक्तियों का खुला समर्थन भी प्राप्त था। विरोधी ताक़तों के बीच सांघातिक द्वन्द्व तथा लगातार शस्त्र-प्रयोग के फलस्वरूप बड़ी-बड़ी इमारतें, मुहल्ले के मुहल्ले तथा अनेक पुल जला दिये गये और अकाल ने कश्मीर की घाटी को ग्रस लिया। सुलतान-वंश का आखिरी शासक हवीवशाह इतना कमज़ोर और कायर निकला कि 1554 ई. में भरे दरबार में उसे गददी से उतार दिया गया और

किसी ने उसके समर्थन में एक उँगली तक नहीं उठाई। गद्दी पर चक वंश के ही एक अन्य प्रभावशाली सभासद् अलीखान ने अधिकार जमा लिया। उद्यमशील होने के साथ-साथ अलीख़ान निर्भीक एवं साहसी भी था। उसका सारा समय विद्रोहों को दवाने तथा झगड़े-फ़सादों को मिटाने में ही बीता। फलस्वरूप, न तो यह शासक और न ही उसका कोई उत्तराधिकारी शांति-स्थापना के उपायों की ओर ध्यान दे पाया जिसकी उस समय जनता को राहत दिलाने के लिए बहुत आवश्य-कता थी। इसके अलावा कुछ अन्य जटिल कारणों से भी चक शासन के दौरान जनसाधारण को और भी कई तरह की परेशानियाँ उठानी पड़ीं। चक चूँकि मूलतः शिया सम्प्रदाय के थे, अतः उनके धर्मोन्माद का खिमयाजा—हिन्दुओं और सुन्नी-मुसलमानों - दोनों को उठाना पड़ा । हालत तब और भी बिगड़ गई जब सुन्नी-शिया विवाद ने अधिक कुत्सित रूप धारण कर लिया जिससे इन दो संप्रदायों के लोगों के वीच गहरी दरार पड़ गई और जन-साधारण की उनके प्रति कोई सहानुभूति नहीं रही । उधर, एक और महत्त्वपूर्ण बात यह हुई कि सुदूरदर्शी मुग़ल वादशाह अकबर के मन को कश्मीर का सौन्दर्य लुभाने लगा। आपसी मतभेद, रिजिश और लड़ाई-झगड़े के कारण कण्मीर के असंतुष्ट नेता आये दिन बादशाह सलामत (अकवर) से या फिर उनके सूवेदारों से सहायता माँगन लगे जो वदले मे उन्हें दल-बदल करने तथा घाटी में राजनीतिक अस्थिरता का वातावरण पैदा करने के लिए प्रेरित करते।

उपर्युक्त विषम परिस्थितियों के परिणामस्वरूप जनता का जीवन अपार कष्ट में बीत रहा था। 1534 ई. में हुए काशगरी आक्रमण की वजह से अगल एक वर्ष के दौरान घाटी में जो भयंकर अकाल पड़ा, उसके कारण अनेक किसानों को अपनी जान बचाने के लिए घर और खेत छोड़कर जंगलों तथा पहाड़ा का कंदराओं में शरण लेन के लिए जाना पड़ा । लगभग पचास वर्षों तक इन लागो का युद्धलोलुप सरदारों द्वारा शोषण-दमन होता रहा । उन सरदारों तथा उनके सम्पूर्ण अमल (किराये के सिपाही, टट्टू आदि) के लिए इन असहायों को मेहनत करक भोजन-. सामग्री तथा अन्य सुविधाएँ जुटानी पड़ती थीं। किसी भी शासक का ध्यान इस ओर नहीं गया कि वह सिचाई के साधनों, बाढ़ रोकने के उपायो तथा शाल-उद्याग या अन्य हस्त-कलाओं को विकसित करने के विविध तरीकों को बढ़ावा दे । परि-णामस्वरूप समाज के तीन वर्गों, अर्थात् कृषकों, ज्ञाल-बनुकरो (ज्ञालवाफों) ओर हस्तकलाकारों में व्यापक स्तर पर वेरोगाजरी छा गई। य सारा विपत्तियाँ एवं प्रताड़नाएँ मनुष्य द्वारा निर्मित थीं, लेकिन प्रकृति ने भी कोई कसर वाक़ा नही रखी । 1576 ई. में घाटी में असमय हिमपात हुआ जिसका दुष्प्रभाव यद्यपि तीन वर्षों तक ही रहा किन्तु आने वाले दस वर्षों तक घाटी की अर्थव्यवस्था को उसने चरमरा कर रख दिया। जब अकबर ने कश्मीर को अंततः अपने राज्य में मिला लिया, तो उसने तुरन्त 'नागर नगर' (शुक के अनुसार नाग नगरी) के इर्दिगर्द एक करोड़ दस लाख रुपये की लागत से एक दुर्ग-प्राचीर बनाने की वृहत्-योजना बनाई ताकि लोगों को रोजगार मिल सके और उनका घोर दारिद्र्य दूर हो। (इस दीवार के कितपण् खण्डित भाग अब भी श्रीनगर में हारी-पर्वत के आसपास देखे जा सकते हैं) कुल मिलाकर यह कहा जा सकता है कि हब्बा-ख़ातून के जीवन-काल में जनता बहुत दुःखी थी और उसका यह दुःख-दर्द चरम-सीमा तक पहुँच चुका था।

विद्वानों का मानना है कि कश्मीरी भाषा की एक सुदीर्घ परंपरा रही है। उनकी यह भी मान्यता है कि इस भाषा का संबंध उस जनभाषा से है जिसमें वृहत्कथा (गुणाढ्य कृत) और मिलिन्द पण्हो (मिलिन्द प्रश्न) रचे गये थे। चूंकि इन दोनों रचनाओं की मूल प्रतियां उपलब्ध नहीं हो सकी हैं, अतः किसी निश्चित निष्कर्ष पर पहुँचना सम्भव नहीं है। कश्मीरी में लिखित प्रथम रचना के नमूने हमें राजतरंगिणी (श्लोक सं. 398) में उपलब्ध, तीन शब्दों के रूप में इस प्रकार मिलते हैं—'रंगस हेल द्युन …।'

राजा चक्रवर्मन (935-37) ई. के इस राजादेश का अर्थ है—'हेल गाँव रंग को दिया जाता है।'

भाषा के इस रूप से स्पष्टतया लक्षित होता है कि उस काल में कश्मीरी भाषा अपने वर्तमान स्वरूप के निकट आने लग गयी थी। कश्मीरी भाषा का दूसरा नमूना तेरहवीं शताब्दी में रचित शितिकंठ की रचना 'महानय प्रकाश' (परमो-पलब्धि का प्रकाश) में देखने को मिलता है। चौरानवे छन्दों में निबद्ध इस रचना की भाषा आज की कश्मीरी से उतनी ही भिन्न है जितनी कि पुरानी अंग्रेज़ी वर्तमान अंग्रेज़ी से। पुरानी कश्मीरी घवनिप्रधान थी परन्तु कालान्तर में स्वर-परि-वर्तन की व्यापक प्रक्रिया नं इसे वर्तमान रूप प्रदान किया, जो पुरानी कश्मीरी से नितान्त भिन्न है। अयोगात्मकता से योगात्मक की ओर भाषा-विशेष की प्रवृत्ति के उदाहरण-स्वरूप डॉ. ग्रियर्सन ने कश्मीरी भाषा की इस परिवर्तन प्रक्रिया को विशेष रूप से प्रस्तुत किया है।

चीदहवीं शताब्दी क तीसरे दशक में कश्मीरा भाषा और साहित्य के लिए दो अत्यन्त महत्त्वपूर्ण घटनाएँ घटों। एक थी ललद्यद (1335-1385 ई.) का साहित्य-जगत् में प्रादुर्भाव और दूसरी 1339 ई. में सुलतान-वंश, जिसने कश्मीर पर दो सौ वर्षां तक शासन किया, के संस्थापक-शासक शाहमीर के हाथों में सत्ता का आ जाना। ललद्यद की भाषा शितिकंठ की भाषा की तुलना में कश्मीरी के वर्तमान स्वरूप के काफ़ी निकट है। अपनी भावनाओं तथा रहस्यात्मक अनुभूतियों को अभिव्यक्ति देने के लिए ललद्यद ने वाख (चतुष्पद) को चुना जिसका जनता पर अभूतपूर्व प्रभाव पड़ा। उसने गाखंड एवं असत्य के आवरण को भेदने का प्रयास

किया क्योंकि इन्हों के कारण जनता भ्रम में पड़ी हुई थी। ललद्यद के ही समय के एक अन्य किव शेख नूष्ट्वीन (1377-1440 ई.), जो आयु में उनसे छोटे थे और स्थानीय लोग जिन्हें श्रद्धावश शेख-उल-आलम के नाम से पुकारा करते थे, ने भी कश्मीरी किवता को एक नई प्राणवान दिशा दी। उनकी पद्यात्मक उक्तियाँ श्रुक कहलाती हैं जो विषय-वस्तु की दृष्टि से ललद्यद के वाख से भिन्न नहीं हैं। कश्मीरी साहित्य में ललद्यद और शेख नूष्ट्वीन. दोनों को उच्चकोटि के संत किवयों के रूप में स्वीकार किया जाता है। दोनों का लक्ष्य जनता को सादगी, सच्चाई, सदाचार और आत्म-शुद्धता का पाठ पढ़ाना था।

हब्बा ख़ातून का जन्म ललद्यद के लगभग दो सौ वर्ष वाद हुआ। अपनी रचनाओं में हब्बा खातून ने जिस भाषा का प्रयोग किया, उसमें प्राय: वे सारी विशेषताएँ आ गई थीं जो आज की कश्मीरी भाषा में पायी जाती हैं। कश्मीरी भाषा को उसको वर्तमान स्वरूप तक ले जाने की यात्रा में जहाँ ललद्यद की भाषा शितिकंठ से आगे रही, वहाँ हब्बा खातुन की भाषा ने उसे अधिक परिष्कृत कर और आगे वढ़ाया। इस परिष्करण के पीछे एक महत्त्वपूर्ण कारण कश्मीरी पर फ़ारसी का प्रभाव था । यह प्रभाव 1339 ई. में हुई उस मूक-क्रान्ति के फलस्वरूप कश्मीरी भाषा पर पड़ा, जिसका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है। कई मुसलमान मुलतानों ने जहाँ पंडितों और संस्कृत को प्रश्रय दिया, वहाँ उन्होंने उतनाही संरक्षण फ़ारसी को भी दिया। इन्हीं दिनों पश्चिमी और मध्य एशिया से जिन सैकड़ों सैयदों ने कश्मीर में आकर शरण ली, उनमें अनेक कवि, विद्वान्, संत और धर्मशास्त्री भी थे। उन सबने भी फ़ारसी को ही अपने प्रचार का माध्यम बनाया। इस प्रकार, थोड़े ही अन्तराल में फ़ारसी को राजभाषा का दर्जा मिल गया। चूँ कि फ़ारसी का व्यवहार समाज के विभिन्न वर्गों में वरावर होता रहा, इंसलिए कश्मीरी भाषा की संरचना और प्रकृति पर इसका प्रभाव पड़ना स्वाभाविक **था।** कश्मीरी ने फ़ारसी और अरबी भाषा से अनेक नये शब्द ग्रहण किये तथा अनेक प्रचलित णब्द अपने नये अर्थों में व्यवह्त होने लगे। इतना ही नहीं, कश्मीरी कलाओं के विभिन्न रूप भी फ़ारसी के प्रभाव से अछूते नहीं रह सके । कश्मीरी की साहित्यक संरचना पर भी इस भाषाक। खास प्रभाव पड़ा। इस बात की पुष्टि जैनुलाबदीन के शासन काल (1420-70 ई.) में रची गयी कश्मीरी रचनाओं से म्पष्टतया हो जाती है। सुलतान वंश के विभिन्न शासक यहाँ तक कि यूसूफ़शाह चक भी स्वयं संस्कृत, फारसी और कश्मीरी में रचनाएँ करते थे। दूसरे शब्दों में वे इन तीनों भाषाओं का प्रयोग करना जानते थे। प्रतिकिया स्वरूप प्रबुद्ध एवं प्रतिभासंपन्न वर्ग में भी साहित्यिक अभिरुचि जाग्रत हुई और उनकी संवेदनशीलता एक नये रूप में ढलकर मुखरित हुई। एक तरह से एक साझी संस्कृति का उदय होने लगा है।

संगीत, अभिनय और नृत्य कश्मीर में हमेशा से ही मनोरंजन के लोकप्रिय साधन रहे हैं। जैनुलाबदीन ने अपने शासनकाल में संगीत तथा अन्य कलाओं को बहुत प्रश्रय दिया। जब तक कश्मीर मुग़लों के अधिकार में नहीं चला गया था, अन्य सुलतानों ने भी यह क्रम बराबर जारी रखा। राजदरबार में भी अभिनेताओं और नर्तकों को पर्याप्त सम्मान मिला। कला और कलाकारों को प्रश्रय देने की यह परम्परा चक शासनकाल (1554-86 ई०) तक रही। अब तक साहित्य में ललद्यद और न्हिंग के समय की सादगी और चिंतनशीलता पृष्ठभूमि में चली गई थी और उसके बदले एक बार फिर संगीत, काव्य और अन्य कलाओं के रागरंग के प्रति जनता की रुचि जाग गई थी। फ़ारसी का प्रभाव ग़जल और सूफ़ी किवता सहित, पहले से ही तत्कालीन लोक-चिंतन और संम्कृति में व्याप्त हो रहा था। काव्य और संगीत के सुन्दर मिश्रण से युक्त कश्मीरी गीत-रचना का उद्भव इसी वातावरण में हुआ।

कश्मीर में उच्चकोटि के संतों, महात्माओं, सूफ़ियों तथा अध्यात्मवादियों की कभी कभी नहीं रही। जनता का इन स्थानीय साधु-संतों से सम्पर्क तो था ही मध्य-एशिया और सुदूर पश्चिम के मुस्लिम सूफियों तथा पीरों-दरवेशों से भी उनका निकट का सम्बन्ध रहा। किवता के माध्यम से जिस भिक्त-धारा को कवीर, सिख-गुरुओं, तुलसीदास, सूरदास, मीरावाई आदि ने प्रवाहित किया था, वह धारा कश्मीरी में भी पहुँची। उसे यहाँ पहुँचाने में तीर्थ-यात्रियों, सैलानियों आदि का विशेष हाथ रहा। कितपय लोगों ने भिक्त में सरावार होकर गीति-काव्य की रचना की, जिसमें अपने इष्ट (आराध्यदेव) के प्रति उनकी गहरी व्यक्तिगत आसिक्त को अभिव्यक्ति मिली। यद्यपि ऐसे कितपय गीतों में परमात्मा (परम-इष्ट) से मिलन की तीब्र इच्छा दृष्टिगत होती है, किन्तु मुख्य रूप से इन गीतों में लौकिक प्रेम का ही वर्णन है और इसी ने 'बचनों' (गीतों) को नव-स्फूर्ति और जीवन-शिक्त प्रदान की।

ये मधुर एवं मर्मस्पर्शी गीत पाँच शताब्दियों के दीर्घ समय में मौखिक अथवा गेय रूप में उच्चकोटि के व्यवसायी और ग़ैर-व्यवसायी गायकों द्वारा हम तक पहुँचाये गये हैं। पूरे तथ्यों के अभाव में यद्यपि इन कलाकारों (गायकों) के बारे में स्पष्टतया कुछ कह पाना संभव नहीं है, तथापि अनुमानतः उनकी संख्या बहुत थोड़ी रही होगी। ऐमा लगता है कि अत्यधिक श्रम, कठिन साधना और कठोर आत्म-दमन के मार्ग में राहत पाने तथा अपने बहुमुखी व्यक्तित्व को संपुष्ट एवं संबद्धित करने के लिए लोगों ने अभिव्यक्ति का एक नया स्रोत खोज लिया था। कश्मीरी किवता का यह काल बचनकाल या गीतकाल कहलाता है।

सोलहवीं शताब्दी के 'वचन' अथवा गीत छोटी-छोटी संगीतमय काब्य-रचनाएँ हैं। इन रचनाओं का कोई लिखित विवरण प्राप्त नहीं होता। हाँ, कुछ नमूने सूफ़ियाना कलाम अथवा णास्त्रीय संगीत की पुस्तकों में अवश्य मिलते हैं जहाँ प्रत्येक रचना के स्वर, ताल, राग और समय का निर्देश स्पष्टतया अंकित किया गया है। कुछ 'वचन' (गीत) कश्मीर के लोकप्रिय लोकनृत्य 'रोफ' के माध्यम से हम तक पहुँचे हैं जबिक कुछ गीत इसलिए सुरक्षित रह पाय हैं क्योंकि व्यावसायिक और अव्यावसायिक दोनों तरह क कलाकारों ने समय-समय पर विवाहोत्सवों तथा अन्य समारोहों में समूहगान के रूप में इन गीतों का प्रयोग किया। छंदबद्धता, मध्यवर्ती लय, अन्त्यानुश्रास एवं स्वरसमता के कारण इन गीतों की मधुरता खूब बढ़ी है। कश्मीरों में स्वरो एवं अर्द्धस्वरों की मात्रा अधिक होने के कारण यह खूबी इन गीतों में विशेष रूप से आ गयी है। गीत में तीन-तीन या चार-चार चरणों के प्रत्येक छंद के अन्त में एक टेक पद-पंक्ति रहती है जो लय के उतार-चढ़ाव की भी इसमें व्याप्त रहती है। यहाँ यह ध्यातव्य है गीत-विधा के प्रचलित होने तक कश्मीरी काव्य-रचना में संस्कृत के छंदों का स्थान फ़ारसी के छंदों ने लेना प्रारम्भ कर दिया था, हालाँकि फ़ारसी क सभी तरह के छंदों को प्रयोग में नहीं लाया गया।

यद्यपि कश्मीरी गीत-काव्य पर, फ़ारसी शब्दावली, पद-संयोजन और छद-योजना का प्रभाव रहा, तथापि इन गीतों में फ़ारसी की प्रचलित परिपाटी के विपरीत प्रेयसी (स्त्री प्रेमिका) द्वारा अपने प्रियतम (पुरुष प्रेमी) के लिए प्रकट किये गये मनोभावों को अभिड्यिक्त मिली है। ऐसे काव्य में नारी के नख-शिख सींदर्य का चित्रांकन करने की ज्यादा गुंजाइश नहीं रहती क्योंकि प्रमाहत प्रियतमा अपनी सुन्दरता का स्वय वखान भला कैसे करें? वह तो, वस, निष्ठुर प्रेमी के आगमन की प्रतीक्षा में आस लगाये वैठी रह सकती है।

कथ्य एवं विचार के स्तर पर गीत में प्रायः बुद्धितत्त्व की कमी देखने को मिलती है। इसमें न कोई नैतिक उद्देश्य रहता है और कोई सन्देश ही। यह प्रेम-दंश से पड़ित एक विरहणी के मुख से निःसृत सीधी-सरल आत्माभिव्यक्ति है। अपने प्रियतम के प्रेम-रस में विरहिणी को सकल संसार सरावोर-सा लगता है और उसे पुष्पों के सुवास में, कोयल के कूजन में तथा भीरों के गुंजार में प्रेमरस के प्रस्फुटन की प्रतीति हांती है। ऐसे में उसके 'लोल' (प्रेम) का प्रियतम के विरह में चिताकुल एवं अवसादजन्य आत्म-निवेदन के रूप में प्रकट होना स्वाभाविक है। ऐसा लगता है जैसे गीत में अपने आत्म-पीड़न को वाणी दंकर विरहिणी नैराश्य से उत्पन्न मन के बोझ को हलका करना चाहती है। प्रेम की विभिन्न भावदशाओं का इन गीतों में सुन्दर निरूपण सिलता है। ये भावदशाएँ प्रेमिका के निःस्वार्थ प्रेम से लेकर उसमें शंका-अविश्वास से जितत रोप-खिन्नता पैदा होने, प्रेमों को विश्वासघाती सिद्ध करन तथा विरह-विभीषिका की आनवार्यता स साक्षात्कार करने तक की विभिन्न स्थितियों को समेटे हुए है। इस प्रकार से यह ग़जल एक भिन्न प्रकार की रचना ठहरती है क्योंकि ग़जल में लौकिक प्रेम सं लेकर रहस्य-

वादी विषयों तक के मनोभावों का चित्रण रहता है। वर्ण्य-विषय की इस विविधता के साथ ग़जल में संतुलन और संगीत विठाना उच्चकोटि के साहित्यकारों का ही काम है!

पंद्रहवीं और सोलहवीं शताब्दी में रिचत इन कश्मीरी गीतों (वचनों) में मनोविनोद अथवा कश्मीन्माद का आभास भी कम मिलता है। उनमें मिलती है नितान्त शोकाकुलता, स्पृहा, आत्मपीड़ा एवं हताशा से जिनत वेदना। प्रेम की पीर को नारी की विनयशीलता एवं संयमन के आवरण में बड़ी कोमलता के साथ इन गीतों में प्रयुक्त किया गया है। ये 'वचन' लोकगीतों की-सी सरलता और स्पष्टता लिये हुए हैं। संगीतात्मकता का पुट इनमें विशेष रूप में देखने को मिलता है। अधिकांश गीत सहज स्वाभाविक मानवीय प्रेम का संदेश देते हैं जो सांसारिक होते हुए भी निष्कपट और निर्मूल हैं। इन गीतों की अपील ऐसे सभी सहदय व्यक्तियों के मन में सीघे और गहरे तक उतरती है जो प्रकृति की गोद में पलकर वड़े हुए हैं अथवा जो अत्यधिक सुसंस्कृत हैं। इन 'वचनों' में रहस्यात्मकता, नैतिकता या प्रचारात्मकता का तिक भी पुट नहीं मिलता।

इस युग में रचित गीतों के मूल रचनाकारों का अधिक उल्लेख नहीं मिलता है। तत्कालीन किवयों में गीत-विधा को संविद्धित करनेवालों में प्रमुख हबीब उल्लाह नौशहरी और नुंद अकमाल हैं। परन्तु गीतयुग की ख्याति का सेहरा गीत-साम्राज्ञी हब्बा खातून के सिर ही वैंधता है। यदि सर्वव्यापी परमात्मा से तदाकार होकर लल योगेश्वरी हब्बा खातून से पहले के युग पर छायी रही, तो सोलहबीं शती का संपूर्ण कश्मीरी काव्य हब्बा खातून को सर्वोच्च आसन पर प्रतिष्ठापित करता है। हब्बा खातून का बहु-आयामी व्यक्तित्व एक ऐसी नारी और राजरानी तथा संगीतज्ञ और कविषत्री के संस्कारों का मिश्रण है, जिसका समन्वित रूप कश्मीरी काव्य और संस्कृति में घुल-मिलकर आज भी समय-समय पर ऐसे गायकों के माध्यम से उभरकर सामने आता है जो प्रत्यक्ष अथवा अप्रत्यक्ष रूप से उस कविषत्री के व्यक्तित्व की विशिष्टता से प्रभावित रहे हैं।

## खेतों से राजमहल तक

श्रीनगर के दक्षिण में स्थित पांपोर और उसके आस-पास के गाँवों की वन-भूमि तथा पर्वतीय अंचल की उर्वर माटी हजारों वर्षों से विदया किस्म की केसर उपजाने के लिए प्रसिद्ध रही है। कश्मीरी भाषा, साहित्य और संस्कृति को इस उपाऊ क्षेत्र ने बहुमूल्य उपहार (थाती) के रूप में आभामंडित और सदा सुवासित रहनेवाले दो पुष्प दिये हैं-ललद्यद और हब्बा खातून । ललेश्वरी, जो ललद्यद के नाम से अधिक लोकप्रिय है, कश्मीर के अंतिम हिन्दू नरेश उदयनदेव के राज-वकाल में पांपोर के निकट सिमपोर में जन्मी थीं। यह कश्मीरी भाषा की ऐसी प्रथम ज्ञात महत्त्वपूर्ण कवियत्री हैं जिन्होंने कश्मीरी भाषी जन-समुदाय के काव्य और संस्कृति को यथेष्ट मात्रा में निरंतर प्रभावित किया है। सोलहवीं शताब्दी के मध्य में इसी क्षेत्र में जिस दूसरी प्रसिद्ध कवियत्री का जन्म हुआ, उसका नाम था हब्बा ख़ातून । जिस गाँव को हब्बा ख़ातून का जन्म स्थान कहलाने का गौरव प्राप्त है, उसका नाम चंदहार है। हब्बा ख़ातून और इस गाँव के नाम की समानता के पीछे किसी दैवी शक्ति का हाथ लगता है, क्योंकि हब्बा खातून का जन्म-नाम 'जून' भी था और 'जून' शब्द संस्कृत ज्योत्स्ना, प्राकृत जोणहा से व्युत्पन्न है, जिसका कश्मीरी में अर्थ है चन्द्रमा। चंदहार, जिसकी व्युत्पत्ति चन्द्रेश्वर, (स्टाइन के अनुसार) से हुई है, का अर्थ है चन्द्रमा का स्वामी (ईश्वर) । जून का पिता आवदी राथर अच्छी-खासी संपत्ति वाला किसान था ।

कुछ विद्वान हट्बा ख़ातून के जन्म-स्थान को लेकर एक दूसरी मान्यता प्रस्तुत करते हैं। उनके अनुसार हट्बा ख़ातून का जन्म झेलम-घाटी के उत्तर में स्थित गुरेस के निकट एक कंदरा में हुआ था। एक अन्य जनश्रुति गुरेस में चूरवन के निकट एक स्थान-विशेष के साथ कवियत्री के जन्म-स्थान का सम्बन्ध जोड़ती है। आज भी इस स्थान-विशेष को 'हट्बा ख़ातून की टेकरी' के नाम से जाना जाता है । अपनी मान्यता की पूष्टि में ये विद्वान् जिस किवंदंती को आधार बनाते हैं, वह इस प्रकार है:--

हब्बा खातून गुरेस के एक साधारण से सरदार की वेटी थी। अपने कर्ज की अदायगी के तौर पर उसने अपनी बेटी हब्बा खातून को एक मालदार कश्मीरी व्यापारी हयावांड को सौंप दिया। हयावांड ने उसका विवाह अपने पुत्र हवलाल से किया और तभी से वह हब्बा खातून कहलाई। यह विवाह-सम्बन्ध में अधिक दिनों तक चला नहीं। फलस्वरूप, हब्बा खातून अपने मन का दु:ख-दर्द गीतों में ढालने लगी। तभी दरदिस्तान और गुरेस में रहनेवाली दरद जाति का यूसुफ़शाह हब्बा खातून के इन दर्द-भरे गीतों से आकृष्ट हुआ और उसने उसके साथ विवाह किया। यूस्फ़शाह चक का जब सारा राजपाट छिन गया और वह निर्वासित जीवन विताने लगा तो हब्बा खातून ने महलों को त्याग दिया और आबदी राथर नाम के एक व्यक्ति के घर में शरण ली।

उक्त जनश्रति में नामों और घटनाओं के सुन्दर तालमेल ने यद्यपि इस वृत्तान्त को बहुलांश में विश्वसनीय बना दिया है, तथापि पहलीवाली यह मान्यता कि हब्बा खातून चन्दहार की रहनेवाली थी, अधिक युक्ति-संगत ठहरती है। हब्बा खातून के गीतों में नतो गुरेस का और न ही उसके पहाड़ी क़बीले के सरदार पिता अथवा हयाबांड का कहीं उल्लेख मिलता है। हाँ, उसके पैतक गाँव चंदहार का वर्णन अवश्य मिलता है:

'मेरा पैतृक घर चंदहार-बाला में स्थित है।' एक अन्य स्थान पर वह इस बात की स्वयं पुष्टि करती है कि उसका नाम जून और उसके पति का नाम अजीज था: 'रे अजीज, अपनी जून से युँ रूठकर न जा।' एक और गीत में अपने बूरे दिनों की व्यथा को उसने इस प्रकार विणत किया है: 'वे (मेरे माता-पिता) दुःख में कराह उठे, हाय ! हमारी जून (चाँद) को कौन-सा ग्रहण लगा गया ?'

ऐसी मान्यता है कि कवयित्री के नाम से विख्यात गुरेस में स्थित 'हव्बा खातून की टेकरी' की जो चर्चा विद्वान करते हैं, वह हब्बा खातून का यूसुफ़शाह चक की रानी वनने के बाद की घटना से सम्बन्धित है। और जैसा कि बताया गया हब्बा खातून का पिता आवदी राथर चन्दहार का रहनेवाला था तथा वह एक सम्पन्न किसान था। एक पद्य में कवियत्री इसकी पुष्टि करती है: 'मेरे माता-पिता अच्छी हैसियत वाले थे, तभी मेरा नाम हव्या खातून पड़ा।'

हब्बा खातून अपनी रचनाओं का कोई प्रामाणिक साक्ष्य अपने पीछे नहीं छोड़ गयीं हैं। वे सारे गीत जो इस कवयित्री के नाम से प्रचलित हैं, हम तक या तो संगीत-रचनाओं के अभिलेख के रूप में या फिर मौिखक परम्परा से पहुँचे हैं । कुछ समय पूर्व कवियत्री के गीतों का एक संकलन जम्मू और कश्मीर राज्य की भाषा, कला और संस्कृति अकादमी ने प्रकाशित किया था। कतिपत विद्वानों ने आपत्ति की है कि उक्त संकलन में हव्वा ख़ातून के जो गीत दिये गये हैं, उनमें अधिकांश की प्रामाणिकता संदिग्ध है। ये विद्वान कविषयी की जीवनी पर प्रकाश डालनेवाले ऐसे उद्धरणों, विशेषकर उन चार उद्धरणों की प्रामाणिकता पर प्रश्न-चिह्न लगाते हैं, जिनका उल्लेख ऊपर किया चुका है। वैसे, अधिकांश विद्वान् यही मानते हैं कि उसका जन्म आवदी राथर के घर हुआ था, जन्म के समय उसका नाम जून रखा गया तथा उसके पहले पित का नाम अजीज था।

जिस समाज में साक्षरता का प्रतिशत इस समय भी लगभग तीस प्रतिशत हो, उस समाज में आज से चार सी वर्ष पूर्व रहनेवाली गाँव की लड़की हब्दा ख़ातून को लिखने-पढ़ने की प्रत्येक सुविधा मिली होगी, ऐसा सोचना अतिरंजनापूर्ण होगा। मगर, लगता है कि वह समझदार लड़की थी। उसका पिता आवदी राथर भी कम उत्माही एवं दूरदर्शी नहीं था। लोक-निंदा अथवा सामाजिक रूढ़ियों की चिन्ता किये विना उसने अपनी वेटी को शिक्षा दिलाने के लिए उस समय की रीति के अनुसार गाँव के मौलवी साहव के पास भेजा। इस वात से यह स्पष्ट हो जाता है कि जून (हव्वा ख़ातून) में पढ़ने-लिखने के प्रति शुरू से ही जिज्ञासा का भाव था। कवियत्री ने उस समय की शिक्षा-पद्धित में व्याप्त शारीरिक दण्ड के विधान का एक-आध स्थान पर उल्लेख भी किया है। कुछ समय पूर्व तक (रूढ़िवादी) कट्टर पंथी स्वभाव के शिक्षक अपना अनुशासन मनवाने के लिए शिष्यों को कठोर शारीरिक दण्ड देने के लिए वदनाम थे। फलस्वरूप, अनेक शिष्यों को इस कड़े अनुशासन की यातना से मुक्ति पाने के लिए अपनी लिखाई-पढ़ाई ही छोड़ देनी पड़ती थी। हब्बा ख़ातून कहती है:

'माता-पिता ने मुझे णिक्षार्जन के लिए बहुत दूर भेजा लेकिन वहाँ शिक्षक ने वेंत से मेरी खूब पिटाई की…।'

विषम परिस्थितियों के बावजूद हब्बा ख़ातून के माता-पिता ने बड़े धैर्य और मनोवल का परिचय देकर अपनी बेटी को समुचित शिक्षा देने में कोई कोर क़सर नहीं छोड़ी। प्रारंभिक शिक्षा के रूप में उसे क़ुरान की तालीम दी गई। उस समय चूँ कि फ़ारसी भाषा को राजाश्रय प्राप्त था, इसिलए उसने फ़ारसी के प्रसिद्ध एवं लोकप्रिय ग्रन्थों को भी पढ़ लिया। बस, इन दो-एक घटनाओं को छोड़ हब्बा ख़ातून के आरम्भिक जीवन से सम्बन्धित हमें और कोई विशेष विवरण नहीं मिलता है। यह संभावना व्यक्त की जा रही है कि उसने 'गुलिस्तां' और 'बोस्तां' भी पढ़े होंगे क्योंकि कश्मीर में कुछ वर्ष पूर्व तक फ़ारसी सीखनेवाले विद्याधियों के लिए इन दो ग्रन्थों का पठन-पाठन करना एक सामान्य बात थी। बहरहाल, यह तय है कि हब्बा ख़ातून की प्रतिभा का यश उसके गाँव चंदहार की सीमाओं को लाँघकर दूर-दूर तक फैल गया था।

जून (हब्बा ख़ातून) को सिर्फ़ किताबी शिक्षा ही नहीं मिली थी, घर और

खेत के अनेक कार्यों में भी वह कुशल थी। अपने पिता तथा गाँव के दूसरे लोगों के संग वह खेत पर काम करती। इसके अलावा ढोर चराती तथा घर के दूसरे कई काम करती। खाली समय में वह अपनी सहेलियों के साथ जंगल की तरफ़ निकल जाती और वहाँ कुकरोधा, चन्दसूर, कास आदि जड़ी-वूटियाँ एकत्र करती तथा रसभरी, शाहबलून, कुकरमुत्ता, गुच्छी आदि जंगली फल-फूल तोड़कर लाती। पानी भरने के लिए वह अपनी सहेलियों के साथ नदी या झरने पर भी चली जाती जहाँ शायद कभी-कभी सिर पर मटके के ऊपर मटका रखने का जोखिम भरा खेल भी खेला करती होगी। माँ ने उसे चरखा कातना भी सिखाया था। प्रकृति के व्यापार को निकट से समझने में मन-बहलाव की इन गतिविधियों ने उसका पर्याप्त ज्ञानवर्द्धन किया। यही कारण है कि उसके गीतों में वनस्पितयों की महक तथा बनफूलों की सुवास विखरी हुई मिलती है।

कालान्तर में जन के माता-पिता ने उसकी शादी करने का निश्चय किया। ऐसा प्रायः अनुभव किया गया है कि संवेदनशील लड़कियों को अपनी जिन्दगी में वैवाहिक सुख वहुत कम नसीब होता है। हव्या खातून सम्पन्न घराने को लड़की थी। उसकी शिक्षा-दीक्षा भी कम नहीं थी। वह अत्यधिक सुन्दर थी तथा उसका कंठ-स्वर भी वहत ही मधूर था। घर वसाने के लिए दर प्रकार के वांछित कार्य में वह कुशल थी। कालांतर में माता-पिता ने अज़ीज़ नाम के एक यूवक से उसकी शादी तय कर दी । ऐसा अनुमान किया जाता है कि वह लड़का कुलीन परिवार का रहा होगा वर्ना जुन जैसी कार्यक्रणल और कलाप्रिय लड़की से उसका यह रिश्ता पक्का न हुआ होता । इस वात का कोई प्रमाण नहीं मिलता कि वह शिक्षित तो दूर, साक्षर भी रहा होगा । मानवसुलभ गुणों के नाम पर उसमें मात्र कूलीनता थी और कुछ नहीं। जून के साथ न उसकी रुचियाँ मेल खाती थीं और न ही विचार मिलते थे। एक तरह से वह एक मंदवुद्धि और उजडू-गँवार देहाती युवक था। खदा ने शायद उसे इसलिए पैदा किया था कि वह हब्बा खातून के दिल की कोमल भावनाओं को आहत करे और प्रतिक्रियास्वरूप हब्बा की पीड़ा गीतों में फुट निकले। यदि उसका वैवाहिक जीवन सुख में वीता होता तो इस वात की पूरी संभावना थी कि साधारण नर-नारियों की तरह उसका जीवन भी राग-रंग में व्यतीत हुआ होता। वह काल के गर्भ में सदा-सदा के लिए खो जाती और प्रकृति की अन्यान्य सुन्दर-सुमधुर वस्तुओं की तरह अनजानी और अनचीन्ही ही रह जाती। इसे प्रकृति का वरदान ही समझना चाहिए कि वह अजीज लोन के सम्पर्क में आयी जिसकी वेरुखी, ढिठाई और निष्ठुरता ने उसे कश्मीरी गीतों की रानी वना दिया।

अज़ीज हब्बा खातून के प्रति जितना वे-अज़ीज (उदासीन) रहा, वह प्रेम दीवानी वदले में उसके प्रति उतनी ही समर्पित और आसक्त रही। अपनी ओर से पित के दिल में प्रेम की उमंग जगाने में उसने कोई कोर-क़सर वाक़ी नहीं छोड़ी।

सम्पूर्ण नारी-जाति में माँ, विशेषकर भारतीय माँ अपनी ममता, कोमलता तथा त्याग के लिए परिचित रही है। मगर, अपने पुत्र की पत्नी (पुत्रवधू) के प्रति उसके कटु-व्यवहार ने सास के रूप में उसकी इस ममतामयी भूमिका को विवादा-स्पद बना दिया है। लोक-व्यवहार में इस भूमिका में वह एक ऐसी कठोर एवं झगड़ालू नारी के रूप में जानी जाती है जिसका काम परिवार के सभी सदस्यों, विशेषकर अपने पुत्र को बहका-फुसलाकर नववधू के विरुद्ध करना है। भारतीय सास के इस असामान्य आचरण के पीछे कई कारण हो सकते हैं। जैसे, अपने पुत्र के प्रति अत्यधिक लाड-प्यार की भावना या फिर उन यातनाओं की क्षतिपूर्ति, जो वह स्वयं वहू के रूप में भोग चुकी है, या फ्रायड द्वारा निर्दिष्ट कोई अन्य मानसिक ग्रन्थि। इन सभी कारणों से वह अपनी वहू के विरुद्ध, जिसे वह खुद इच्छापूर्वक अपने लड़के के लिए चुनकर लाती है, पड्यन्त्र रचने के लिए बदनाम रही है।

कण्मीरी कवियित्रियों का यह दुर्भाग्य रहा है कि उनका विवाह ऐसे घर परि-वारों में हुआ जहाँ संकीण, स्वार्थी और निर्दय मनोवृत्ति वाली औरतों (सासों) का आधिपत्य रहा। कश्मीरी भाषा की प्रथम प्रमुख कवियकी, ललद्यद की सास एक ऐसी ही कठोर और निर्दयी औरत थी जो अपनी बहू की खाने की थाली में पत्थर रखकर उसके ऊपर भात की एक हल्की-सी परत रखती, यह जताने के लिए कि उसकी बहू बहुत खाना खाती है। सत्रहंभी शताब्दी की एक अन्य कश्मीरी संत कवियती रूपभवानी के समुराल वाले भी कुछ ऐसे ही स्वभाव के थे। अपनी समुराल वालों की यंत्रणाओं से तंग आकर ही वह घर छोड़कर जंगलों में अध्यात्म-साधना करने पर वाध्य हो गई थी। इसी प्रकार अठारहवीं शती की कोकिला अरिणमाल को भी अपने पित के घर में कोई सुख नहीं मिला। उसे सारी उम्र अपने मायके में गुजारनी पड़ी और वहीं पर उसने आत्मवेदना को गीतों में ढाला। ठीक इसी प्रकार आवदी राथर की लाडली वेटी जून को भी अपनी समुराल में सास के कठोर, निर्मम और प्रतिकूल ब्यवहार का शिकार होना पड़ा।

हब्बा ख़ातून को प्रकृति ने अनुपम सौन्दर्य और सुरीला कंठ दिया था। मगर यह सब होते हुए भी उमें अपने पित के घर और खेतों पर एक दासी की तरह काम करने की बाध्य होना पड़ा। उसकी दिनचर्या सबेरे-सबेरे नदी पर पानी भरने से गुरू हो जाती। इसके बाद उसे जंगल में लकड़ियाँ बटोरने के लिए भेजा जाता। इसके उपरान्त वह चरखा कातती तथा उस समय की रीति के अनुसार घर के और कई तरह के श्रमसाध्य कार्य करती। इतना सब करने पर भी उसके काम की श्रगंसा नही होती। उसकी सास और उसका पित इस मौक़े की तलाश में रहते कि कब हब्बा ख़ातून से छोटी-मोटी कोई चूक हो और उस अबोध और निरीह को डाँटने-फटकारने अथवा प्रताहित करने का उन्हें अवसर मिल जाए।

कभी यदि भूल से उस वेचारी से से पानी भरते समय घड़ा हाथ से छूट जाता तो निर्देयी सास उसको खूव पीटती और नया घड़ा लाने को कहती या फिर टूटे घड़े के पैसे रखवा लेती। कभी यदि रात को देर तक चरखा कातते-कातते उसकी आँख लग जाती तो सास उसके वाल पकड़कर जोर से झिझोड़ती। अपनी इस वेदना-जन्य अनुभूति को कवियत्री ने एक गीत 'चारअकर म्योन मालिन्यो''' में विणित किया है। इस प्रसिद्ध गीत में हब्बा खातून ने विवशताजन्य आत्मपीड़ा को वाणी देकर ससुराल में वह को मिलनेवाली यन्त्रणाओं का मामिक चित्रण किया है।

हव्वा ख़ातून का पित यदि थोड़ी-सी भी सदयता का पिरचय देकर अपनी पत्नी से प्रेम के दो वोल वोल देता, तो उस वेचारी को बहुत वड़ा सहारा मिल जाता। मगर वह उजड्ड अपनी मां से कम निष्ठुर और निर्मम न था। वह तो ऐसे व्यक्तियों में से था जिन्हें उनकी ईर्ध्यालु माताएँ अपनी पित्नयों की चौकसी और जासूसी करने के लिए उत्प्रेरित करती रहती हैं। कोई और व्यक्ति होता तो जून जैसी सुन्दर और सुशील पत्नी के दिल को जीतने के लिए बड़ी से बड़ी कुर्वानी देने से भी नहीं हिचकता। मगर उस निष्ठुर ने हव्वा ख़ातून के रूप-गुण की कोई कड़ नहीं की। हव्वा ने अपनी ओर से पित की रुचियों को बदलने का खूब प्रयास किया ताकि उसके पित में उसके प्रति थोड़ी-सी दया-ममता जाग जाए। अपने 'छाव म्यान्य दआन पोशं' (मेरे जिले अनार-पुष्पों का आनंद ले ले) गीत में उसका यह प्रयास द्रष्टव्य है—

गुलदस्ता सजाया है मैंने तेरे लिए रे, मेरे खिले अनार-पुष्पों का आनंद ले ले। मैं हूँ धरती

तू आकाश है मेरा आवरण तू है मेरे रहस्यों का मैं इक व्यंजन हूँ अतिथि तू मेरा प्यारा, मेरे खिले अनार-पूष्पों का आनंद ले ले ।

लैला ने अँधियारे में इक ज्योति थी जलाई होश खो बैठी थी इस सारे संसार का तूही मेरा दीपक मैं दन पतंग में डरायी मेरे खिले अनार पुष्पों का आनन्द ले ले।

उम्र की यह बहार मेरी वीती जाय है हौले-से मुरझाये न यह चंपा कहीं ओ न मेरे बाग के बुलबुल ! दम भर के लिए आकर गुल का शवाब पीता जा मेरे अनार-पृष्पों का आनन्द ले ले।

बड़े चाव से छेड़ रही हूँ

यह मधुर—मस्त तराना
देदर्दी सुना न तूने

मेरे दिल का फ़साना
बोल, कौन-सी कमी

प्रिय, तूने यहाँ जाना ?

मेरे खिले अनार-पुष्पों का आनन्द ले ले।

तरह-तरह के सारे मटके
किस कुम्हार ने बनाये ?
हरेक पर काढ़े हैं उसने
प्यारे-प्यारे-से बेल-बूटे
बन गये कुछ टेढ़े-मेढ़े
तो कुछ बने मन-भाये
मेरे खिले अनार-पुष्पों का आनन्द ले ले।

पशमीने का नर्म-नर्म पहरावा
मैंने तेरे लिए है बनाया
कठ के न जा अब तू कहीं
मुझसे मेरे 'अजीज'
सपना सपना ही रहा
दुखियारी 'हब्बा ख़ातून' का
मेरे खिले अनार-पुष्पों का आनन्द ले ले।

प्रेम की ऐसी भावपूर्ण याचना करने पर भी उसके पित के व्यवहार में कोई अन्तर नहीं आया। उल्टा, जून के प्रित अजीज की उदासीनता बढ़ती ही चली गई। प्रायः ऐसी निराशाजनक परिस्थितियों में औरतें मार्ग-दर्शन के लिए साधु-महात्माओं की शरण में जाती हैं। हब्बा ख़ातून भी ख़्वाजा मसूद नाम के एक संत के पास अपना दुखड़ा कहने के लिए गयी होगी। संत ने घीरज बँधाया—'तेरा भविष्य अवश्य सुखमय होगा।' कहते हैं, उसी संत ने उसे हब्बा ख़ातून नाम दिया जिसे बाद में जून ने अपना लिया।

हब्बा ख़ातून का दाम्पत्य जीवन दिनोंदिन दारुण होता गया। कोई भी युक्ति उसके कुण्ठित जीवन को क्षण-भर के लिए भी आनंदित न कर सकी। यह सब होते हुए भी वह प्रेम-मतवाली अपने निर्मम पित को वराबर प्रणय-निवेदन करती रही। 'लदयो दआन पोश तही' (मैं अनार और जूही के फूलों का गुलदस्ता बनाऊँगी) गीत देखिये—

कैसे बिताऊँगी ये दिन तेरे बिना, ओ साजन ! मैं तो तेरे लिए अनार और जूही के फूलों का गुलदस्ता बनाऊँगी।

थक गई मैं ढूँढ़ते-ढूँढ़ते तुझे पहाड़ों और जंगलों में बहकाकर ले गईं कौन परायी नारियाँ ? अब तो आ मुझ दुखियारी को है तेरा ही इंतजार मैं तो तेरे लिए अनार और जूही के फूलों का गुलदस्ता बनाऊँगी।

किस खता पर, ऐ हरजाई

मेरे कोमल दिल पर
तूने दराँती चलायी ?
वार पे वार किया
मुझ मासूम को मार ही दिया
मरा जो एक वार
वह लौटकर आया नहीं
मैं तो तेरे लिए अनार और जुही के फुलों का गूलदस्ता बनाऊँगी ।

मस्त है तू
अपनी ही मस्ती में,
प्रेम का निभाना
तू भूल गया,
अब तो आ जा रे निर्मोही
आँसू 'हब्बा ख़ातून' के थमते नहीं
मैं तो तेरे लिए अनार और जूही के फूलों का गुलदस्ता बनाऊँगी।

स्थिति धीरे-धीरे विगड़ती ही चली गयी और उसने यह समझ लिया कि अब इस हालत में जिंदगी विताना मौत से भी बदतर है। इस बात का अंदाज़ वह लगा न पायी कि उसके निर्देयी पित को उसके मरने से भला क्या हासिल होने वाला है? 'वे क्योंह वाती म्यानि मरनय' (क्या मिलेगा तुझे मेरी मौत से?) गीत के प्रारम्भ में वह आत्महत्या पर विचार करती है, मगर गीत की आखिरी पंक्तियाँ उसके आत्मिनिरीक्षण से युक्त मोहभंग की सूचना देती हैं:—

गुनाह मेरे माफ़ करना, या खुदाया, क्या मिलेगा तुझे भला मेरी मौत से ?

जा रही हूँ पीड़ा में
गुजरेंगे कैंसे ये दिन ?
चंपा थी मैं हरी-भरी
अब तो जैसे फीकी पड़ी
दिल में कैंसी ये आग लगी
क्या मिलेगा तुझे भला मेरी मौत से ?

अनिगनत ख्वाहिशों, ऐ दिल अपने ऊपर तूने लादीं पर क़न्न में जाएगा खाली हाथ ही बक्त है अभी भी तू होश में क्यों आता नहीं क्या मिलेगा तुझें भला मेरी मौत से ? तीसों सिपारे<sup>1</sup> मैंने लगातार पढ़ लिये शब्दों में कहीं मैं नहीं अटकी मगर गीत प्रेम का कौन पढ़ सका एक ही वार में ? क्वा मिलेगा तुझे…

प्रेम के गीत को हव्वा ख़ातून ने अवश्य ही एक से अधिक बार पढ़ा होगा। लगता है बहुत दिनों तक उसकी आशा की डोर टूटी नहीं। यद्यपि उसकी इच्छाएँ धीरे-धीरे कुण्ठित होती गयीं, तथापि दाम्पत्य-जीवन के उल्लास और आनन्द की वह अब भी कभी-कभी मन ही मन कल्पना किया करती, जिससे उसे सुख की अपूर्व अनुभूति होती। ऐसे सुखद क्षणों में कवियत्री के संवेदनशील हृदय से जो उद्गार निकले, वे कुण्ठाजनित तो थे किन्तु कवियत्री की आशा की डोर' उनमें कहीं टूटी हुई नजर नहीं आती। अपने एक प्रसिद्ध गीत 'वलो म्यानि पोशे मदनो' (मेरे फूलों के राजा, अब तो आ जा रे) में कवियत्री ने पित की वेख्खी से उत्पन्न अपने मन की पीड़ा और कड़वाहट को चित्रमय ढंग से यों विणित किया है:—

चुरा के दिल मेरा, कहाँ दूर तू चला गया ओ मेरे फूलों के राजा, अब तो आ जा रे!

चल री सखी, जूही के फूल तोड़कर लाएँ मर गये अगर, तो यह जिंदगी कहाँ से लाएँ ? कसम है मेरी, हरदम तू खुश रहना मेरे प्रिय ओ मेरे फूलों के राजा, अब तो आ जा रे।

चल री सखी, कर्णंफूल चुनकर लाएँ, किस्मत का जंजाल अब शायद ही छूट पाए मेरी जग-हँमाई का सबको मिला है कैसा बहाना रे मेरे फुलों के राजा, अब तो आ जा रे।

सिपारा = क़ुरान का एक परिच्छेद
 'स्यपारअ लुह मरअ परेम अिक आनो फेरअ नो कुनि गोम जेरि जवरे…।'

चल री सखी, चमेली तोड़कर लाएँ, पीड़ा के घाव अब सहे न जाएँ सुध लेने को उसने किसी को न भेजा रे मेरे फुलों के राजा अब तो आ जा रे।

चल री सखी लकड़ियाँ काटकर लाएँ वैरी मेरे उसे न जाने कैसे-कैसे वहकाएँ कान धरे उनकी वातों पर कैसा वह अनजाना रे मेरे फुलों के राजा अब तो आ जा रे।

चल री सखी, पानी भरकर लाएँ दुनिया सो रही है, उसे न जगाएँ मुझे तो वस उसका जवाब मँगाना रे मेरे फुलों के राजा…

प्रियतम, मुझसे घृणा करना छोड़ दे, मुझे तो बस तेरी ही तमन्ना है यह संसार तो आना जाना रे मेरे फूलों के राजा, अव तो आ जा रे।

और इस तरह अपने पति के प्रति उत्कट प्रेम-भावना को रेखांकित करता हुआ हुव्वा खातून का यह भावपूर्ण गीत समाप्त हो जाता है।

मानवीय संवेदनाओं को जिस सहजता और सच्चाई के साथ उक्त गीत में अभिन्यिक्त मिली है, वह कवियत्री की निश्छल भावानुभूति का प्रमाण है। अपनी भाव-गहनता, विचार मौलिकता, शोकाकुलता, सार्वभीम सम्प्रेषणीयता, मुहाबरे की सरलता तथा लालित्यपूर्ण पद-संयोजना के कारण इस गीत की गणना कश्मीरी काव्य की सर्वश्रेष्ठ गीत-रचना के रूप में होती है। जड़ और चेतन पदार्थों के बीच जिस कुशलता के साथ इस गीत में सामंजस्य स्थापित किया गया है उसने जीवन और जगत् में व्याप्त संवेदना की समस्वरता को वड़ी आसानी के साथ अन्वेषित किया जा सकता है।

मन की बढ़ती व्यथा को कवियत्री अब और ज्यादा सह न पायी। तभी वह पित के लिए अधिकाधिक उत्सर्ग करने के लिए लालायित रही। यहाँ तक कि उसने उसे अपने सोने के समस्त बहुमूल्य आभूषण तक दे देने की पेशकशकी। उसके दिल में हुक-सी उठी: 'सारी दुनिया सोती है तो मेरे दिल को अनिद्रा कचोटती है। इसलिए पानी भरने को निकलती हूँ कि शायद तुम राजी हो जाओ। 'मगर, उसके वदिमिजाज पित को राजी होना नहीं था और न ही वह हुआ। उसकी सभी याचनाएँ जैसे शून्य में खो गई। पित और सास मिलकर उसे पहले से भी ज्यादा सताने लगे और वह प्रताड़िता अपनी वेदना को गीतों में ढालकर राहत ढूँढ़ने का प्रयास करने लगी। उसे इस बात का एहसास हो चला था कि उसके निष्ठुर पित में प्रेम की ज्योति जगाना या फिर निदंयी सास में सहानुभूति का भाव पैदा करना अब सम्भव नहीं है। ऐसी स्थित में कुण्ठा, विरिक्त, किंकत्तं व्यविमूढ़ता. पीड़ा आदि से त्रस्त किसी भी नवयौवना के पास आख़िरी रास्ता यह रह जाता है कि वह सहायता और सान्त्वना के लिए अपने मायके वालों से फ़रियाद करे। हब्बा ख़ातून की व्यग्रता और विलाप का वर्णन उसके एक गीत ''चारअकर म्योन मालिन्यो'' (मायकेवालो, मेरा कष्ट निवारो) में सजीवतापूर्वक हुआ है:—

ससुराल में सुखी नहीं हूँ मैं मायकेवालो, मेरा कष्ट निवारो ।

घर से निकली थी पानी भरने को मटका हाथ से छूटा, मेरे मायकेवालो, या तो इसके बदले मटका लाकर दो या फिर मटके के दाम चुका दो मायकेवाला, मेरा कष्ट निवारो।

यह यौवन अब ढलने लगा है। टीलों पर चढ़ाई अब मुझसे नहीं होती। ढेले इकट्ठे करते पैरों में छाले पड़े हैं नमक छिड़कते हैं सभी, मुझे सम्भालो मायकेवालो, मेरा कष्ट निवारो।

चर्खा कातते-कातते आँख जब लगी मेरी धागा टूट गया तब मेरे चर्खे का सास ने फिर जोर से खींचे वाल मौत-सी पीड़ा हुई, मुझे बचा लो मायके वालो, मेरा कष्ट निवारो।

प्रियतम के विरह में विकल हो उठी जीवन भार वन गया, इसे ढो रही मायकेवालो, तुम्हें कर रही सावधान हव्वा ख़ातून के संकेतों को समझ लो मायकेवालो, मेरा कष्ट निवारो ।

जिस औरत का पति ही उसे अपमानित करे, उसे ससूराल में क्या इज़्ज़त मिल सकती है भला ? उसे तो बस कठोर परिश्रम करते रहना है और प्रतिदान की आशा भूलकर भी नहीं करनी है। निराश और निःसहाय हब्बा ख़ातून को भी रोटी के दो टुकड़ों की खातिर ससूराल वालों के कपास के खेत पर कठोर शारीरिक श्रम करना पड़ा। कभी वर्ड सवर्थ ने भी 'सौलिटेरी रीपर' की मनोव्यथा सुनी थी और वह इस निष्कर्ष पर पहुँचा था कि वह अपनी नहीं बल्कि प्रकृति की व्यथा, चिन्ता या अभाव को गा रही है। कुछ इसी तरह जुन की आँखों में आँमू भरकर टूटे दिल से अपने ससुरालवालों के खेत पर कभी अकेले दम ख्दाई करती, हल चलाती, फ़सल काटती और कभी दर्द-भरे गीत गाती । कोई राहगीर वहाँ से गुज़रता तो एक बार अवश्य रुक जाता या फिर हौले से आगे बढ़ जाता। एक दिन खेत के आसपास की सारी प्रकृति हब्बा खातून के एक मर्मस्पर्शी गीत 'चार कर म्योन ...' की मधुर लय से गुंजरित हो रही थी। कवियत्री सूर्य, आकाश, मेघ, पवन, पहाड़ों, वादियों, फूलों और पक्षियों को साक्षी बनाकर अपने दर्द को हल्का कर रही थी। तभी वहाँ से सजे-सजाये घोड़े पर सवार सुन्दर परिधान में सुमन्जित एक नवयुवक गुजरा जिसके कानों को इस दर्द भरे गोत के मधुर बोलों ने बरवस अपनी ओर खींच लिया। नययुवक गीत की धुन, सुरसंगति एवं श्रृतिमधुरता से इतना अभिभूत हुआ कि वह अनायास ही इसके गायक की ओर खिचता चला गया, मानो कोई सपना देख रहा हो । ज्यों-ज्यों वह आगे वढता गया, गीत के दर्द-भरे वोल उसे साफ़ सुनाई देने लगे। कुछ ही देर में उसका घोडा हब्बा खातून के सामने था। पहली ही नज़र में उस नवयौवना की अनुपम सुन्दरता ने नवयुवक को वैसे ही मोहित कर लिया जैसे कुछ ही देर पहले उसकी गीत की स्वर-लहरी ने किया था। वह नवयुवक और कोई नहीं, कश्मीर के राज-सिहासन का वारिस गहजादा यूसुफ़शाह चक था। अपने सामने खड़ी नैसर्गिक सुन्दरता की जाती-जागती तस्वीर को देख शाहजादे के दिल में हूक-सी उठी--"आह, कैना अलीकिक सींदर्य है ! बहुमूल्य सौंदर्य की यह मूरत हल चलाने और ढोर चराने के लिए नहीं हो सकती। नैसर्गिक रूप और दिव्य स्वर का ऐसा अद्भुत संगम सचमुच अतुलनीय है।"

इस अप्रत्याणित मुलाकात से दोनों के दिल कुछ देर के लिए विभोर हो उठे। हब्बा खातून ने गाना रोक दिया। संगीत की तरल तरंगें थम गईं और इसी के साथ उसकी आँखें शर्म के बोझ से झुक गईं। इन कुछेक घड़ियों में बहुत कुछ घट गया। चन्दहार गाँव की रूपसी कश्मीर के भावी नरेश के दिल की रानी वन गई। नवयुवक उस पर मुग्ध हो गथा और उसका हाथ माँग वैठा ताकि वह उसके साथ चलकर महल की शोभा वढ़ाए।

रोटी के दो टुकड़ों के लिए जिसे कठोर श्रम करना पड़ता था, भाग्य में जिसके पित की वेख्बी और डाँट-फटकार के सिवा और कुछ भी नहीं लिखा था, सास की कटु आलोचनाओं के अतिरिक्त जिसे समुराल में और कुछ नहीं मिला और निष्ठुर समाज ने जिसे सांत्वना के स्थान पर अवहेलना दी, उस ग्राम-युवती हब्बा ख़ातून ने कभी सपने में यह न सोचा होगा कि कश्मीर के शहजादे की संगिनी वनकर वह राजमहल की शान वन जाएगी। अपने पित अजीज लोन से उस प्रेम मतवाली ने प्रेम चाहा था, मगर उसे मिली घृणा; समाज से सहानुभूति और सांत्वना की कामना की थी तो वदले में मिला तिरस्कार। अब उसे वह सब मिल गया जिसकी उसने कभी सच्चे मन से कामना की थी। शहजादे का प्रस्ताव उसने स्वीकार कर लिया और 1570 ई. में वह ग्रामवाला खेतों से निकलकर राजमहल में आ गयी।

पूसुफ़शाह चक के महल में हब्बा खातून किस रूप में प्रविष्ट हुई, इस बात पर विद्वान में मतभेद है। कुछ का मानना है कि अजीज लोन से तलाक़ दिलवा कर यूस्फ़ शाह ने हब्बा खातून के साथ विधिवत् शादी कर ली थी और वह उसके साथ रानी की तरह रही । अन्य विद्वान इस बात से सहमत नहीं हैं । उनका कहना है कि हब्बा खातून यूसुफ़ शाह के हरम (रनिवास) की एक सदस्या-मात्र थी और उसका दर्जा एक रखैल से बढ़कर नहीं हो सकता था। दर्भाग्य से इस बारे में किसी भी इतिहास-ग्रन्थ में हमें सही जानकारी नहीं मिलती है। संस्कृत के जाने-माने इतिहासकार गुक पंडित, जो हब्बा खातून के समकालीन थे और जिन्होंने अपने पुर्ववर्ती इतिहासकारों जोनराज और श्रीवर द्वारा निखित कश्मीर के इतिहास को 1600 ई० तक बढ़कर पूर्ण किया, ने भी इस कवियत्री के बारे में कोई उल्लेख नहीं किया है। यह स्थिति दुर्भाग्यपूर्ण जरूर है मगर आज्वर्यजनक नहीं, क्योंकि प्रसिद्ध इतिहासकार जोनराज ने भी अपने इतिहास में यशस्विनी ललद्यद का कहीं कोई उल्लेख नहीं किया। फ़ारसी में लिखित कण्मीर के इतिहास ग्रन्थों यथा, बहारिस्तान-ए-शाही (सैयद् मृहम्मद महदी रचित), बाक्रयात-ए-कश्मीर (ख्वाजा महम्मद अंजूम कौल द्यदमरी), मुनतखिब-उल-तवारीख (नारायण कौल आजिज) और तवारीख ए-कश्मीर (हैदर मलिक चौडराह) आदि में भी हब्बा ख़ातून का कोई उल्लेख नहीं मिलता है। यूमुफ़ शाह चक के निधन के दो-सौ वर्ष बाद जन्मे अब्दुल वहाव शाइक ऐसे पहले इतिहासकार हैं जिन्होंने फ़ारसी में लिखित अपने इतिहास में हव्वा खातून के वारे में मामूली-सा उल्लेख किया है। मगर यूसुफ़शाह के साथ उसका सम्बन्ध किस तरह का था, इस बात पर वे भी मौन हैं। पं. बीरवल काचरू के इतिहास तवारीख-ए-कश्मीर (रचनाकाल 1835 ई.) में हब्बा खातून के बारे में जो उल्लेख मिलता है, उसके अनुसार वह

रानी नहीं थी। पीर हसन शाह खोयाहामी ने भी कमोबेश इसी वात को दोहराया है। परवर्ती इतिहासकार भी प्रामाणिक सामग्री के अभाव में किसी एक मत को निश्चित करने में असमर्थ रहे हैं।

वहरहाल, लोक-विश्वास के अनुसार हब्बा खातून यूमुक्कणाह की रानी थी। कवियत्री के जीवन-वृत्त के बारे में जो अन्य छोटी-मोटी घटनाएँ अथवा किवद-न्तियाँ मिलती हैं और उनसे तथ्य उभरकर आते हैं, वे इस प्रकार हैं:—

- (1) घाटी के कई भवनों तथा अन्य महत्त्वपूर्ण स्थलों के नाम कश्मीर की प्रसिद्ध रानियों अथवा महत्त्वपूर्ण कुलांगनाओं के नामों पर रखे गये मिलते हैं, यथा द्यदमर (रानी दिद्दा), आन्त भवन (मेघवाहन की रानी अमृत प्रभा) सदरमर (रामदेव की रानी सुभद्रा), लछमकोल (जलाल ठाकुर की पत्नी लछमा खातून), नूरवाग (नूरजहाँ) आदि। गुरेस स्थित 'हत्वा खातून की टेकरी' जिसके बारे में पहले चर्चा हो चुकी है, को यह नाम दिया जाना प्रायः संगत नहीं था, यदि हब्बा खातून रानी के प्रतिष्ठापूर्ण स्थान को प्राप्त न हुई होती।
- (2) संगीतकारों ने अपनी रचनाओं में इस कविष्यत्री को जो महत्त्वपूर्ण स्थान दिया है वह इस बात का प्रमाण है कि हब्बा ख़ातून की प्रतिष्ठा और गरिमा एक रानी की-सी रही होगी क्योंकि यदि ऐसा न होता तो ईर्ष्यां प्रकृति के संगीतकार उसे ज्यादा दिनों तक याद न रखते।
- (3) एक वृत्तान्त क अनुसार हब्बा खातून ने अपने एक चाहनेवाले कामातुर प्रेमी को जिस प्रकार ठांक किया था, वह सारी घटना अपनी विश्वसनीयता खो देगी यदि यह मान लिया जाए कि हब्बा ख़ातून रानी नहीं थी।
- (4) तार-सर और मार-सर के अप्रतिम प्राकृतिक सींदर्य का आनन्द लेने के लिए यूसुफ़ द्वारा हब्बा ख़ातून को शायराना अन्दाज में ख़त लिखकर अपने पास बुलाने की घटना फीकी हो जायगी अगर हब्बा ख़ातून को यूसुफ़ शाह की रानी न मानकर उपपत्नी मात्र मान लिया जाए।

बीरबल काचरू ने हब्बा ख़ातून की मृत्यु के लगभग ढाई सौ साल बाद और पीर हसन शाह ने उनके भी पचास वर्ष बाद अपने इतिहास ग्रंथ लिखे हैं।

मुहम्मद-उद्-दीन फ़ौक ऐसे प्रथम इतिहासकार हैं जिन्होंने आज से लगभग चालीस वर्ष पूर्व कवियशी के बारे में लोक-परम्परा से चली आ रही विभिन्न घटनाओं को आकलित कर इस बात पर बल दिया है कि हब्बा ख़ातून यूसुफ़ शाह की रानी थी। फ़ौक साहब की जानकारी के मुख्य स्नोत अन्य लोगों के अलावा पीर जादा गुलाम अहमद महजूर रहे हैं। वैसे, 'बहारिस्तान-ए-शाहों' में, जिसके आधार पर फ़ौक को जानकारी मिल पायी थी, हब्बा ख़ातून की कोई चर्चा नहीं मिलती है।

यूसुफ़ शाह चक यद्यपि एक कुशल प्रशासक सिद्ध न हुआ, लेकिन तबीयत से वह एक सुरुचि-सम्पन्न व्यक्ति था। सवेदनशीलता उसमे कृट-क्टकर भरी थी तथा

वह सौन्दर्य, कला और प्रकृति का वह आणिक था। थोड़ी-बहुत कविता भी करता था और इस नाते काव्य, संगीत और नृत्य से भी उसका लगाव था। उसके दरवार में संगीतकारों का जमघट लगा रहता। हव्वा ख़ातून जैनी कोकिलकण्ठी के रहने के लिए यह महल रूपी वाग निश्चय ही एक उपयुक्त जगह थी। अपनी कला को निखारने में उसे यहाँ हर तरह की प्रेरणा और सुविधा मिली।

कश्मीर में ऐसे कई शासक हुए हैं, जिन्होंने विद्या, वुद्धि और कलाओं को खूब प्रश्नय दिया है। वारहवीं शताब्दी के सुप्रसिद्ध शासक हर्षदेव को उसकी कला- प्रियता के लिए आज भी कश्मीर के लोकाभिनय में श्रद्धापूर्वक याद किया जाता है। कल्हण के समकालीन उक्त शासक के लिये प्रसिद्ध है-कि वह कलाकारों, अभिनेताओं और संगीतकारों पर मुक्त हस्त से धन लुटाता था। परवर्ती शासकों ने भी, प्रशासनिक योग्यता की दृष्टि से वे चाहे कैंसे भी रहे हों, विभिन्न कलाओं तथा कलाकारों को समुचित प्रोत्साहन दिया। राजा-महाराजाओं द्वारा कलाओं के संरक्षण की यह परम्परा मुस्लिम सुलतानों के प्रारम्भिक दौर तक जारी रही। उन्होंने इन कलाओं में सादगी और अनुशासन के समावेश पर विशेष वल दिया। चौदहवीं शताब्दी में मध्यपूर्व एवं मध्य एशिया से सैकड़ों की संख्या में सैव्यद (हजरत मुहम्मद साहब पैगंबर के वंशज) तैमूर (1345-1405) के अत्याचारों से तंग आकर कश्मीर में शरण लेने आये थे। उनके कश्मीर में आकर वस जाने से यहाँ की भाषा, संस्कृत, कला आदि पर ईरानी संस्कृति का गहरा प्रभाव पड़ा। फ़ारसी भाषा को दरवारी भाषा की दर्जा मिला और राजकाज में भी इस भाषा को माध्यम वनाया गया।

कश्मीर के प्रसिद्ध शामक जैनुलावदीन (1420-70) ने यद्यपि कश्मीरी भाषा और कला को पुनर्जीवित करने का भरसक प्रयत्न किया, मगर फिर भी ईरानी प्रभाव से वे पूर्णतया मुक्त नहीं हुए। इस प्रभाव से कश्मीरी भाषा, साहित्य और कलाओं को एक तरह से लाभ ही पहुँचा। वैसे ही जैसे पहले संस्कृत के प्रभावस्वरूप कश्मीर की भाषा और कलाएँ पर्याप्त मात्रा में समुन्तत हुई थीं। किंवदन्ती है कि पुनर्जागरण काल में कला के अत्यधिक भावमय और स्वच्छन्द स्वरूप चित्रण की ललक में फ्लोरेंसवासियों ने एक युवा अभिनेता को सोने से इतना अधिक मढ़ दिया था कि उसका दम ही घुट गया और वह मर गया। कश्मीरी भाषा और स्थानीय कलाओं के साथ भी कुछ वैसा ही हुआ। इस भाषा और इन स्थानीय कलाओं को कोई तरजीह नहीं मिलीं। फलस्वरूप यह भाषा और कलाएँ गाँव में रहनेवाले अधिक्षित समुदाय, विशेषकर किसान मजदूर वर्ग की ओर उन्मुख हुई। समाज के उच्च वर्ग में फ़ारसी के ज्ञान को प्रतिष्ठा का प्रतीक माना जाने लगा और शेख याकूब सरफी जैसे अनुभवी विद्वानों को उनके उच्च कोटि के फ़ारसी-ज्ञान के लिए खूब सम्मान मिला। इस काल में हवीब उल्लाह नौ-शहरी और

अकमाल बदख्शी की कश्मीरी में जो काव्य-रचनाएँ मिलती हैं, वे अपवादस्वरूप ही हैं। वादशाह यूमुफ़शाह चक यद्यपि खुद भी यदा-कदा कविता करते थे, मगर उनकी कविता के जो कुछेक नमूने उपलब्ध होते हैं, वे सभी फ़ारसी में हैं, कश्मीरी में नहीं।

हब्बा ख़ातून ने जिस समय महल में क़दम रखा, कश्मीरी भाषा और कला की स्थित संतोपजनक नहीं थी। उस पर निराशा, अवहेलना और उपेक्षा के काले बादल मँडरा रहे थे । सुविधापरस्त मनोवृत्ति की कोई और नारी होती तो शायद उसने अपनी सहज मनोभावना को दवाकर कश्मीरी भाषा के मुल्य पर उस समय के विद्वत् समाज में प्रचलित आभिजात्य एवं प्रतिष्ठा की सूचक समझी जाने-वाली फ़ारसी भाषा को ही अपना अभिव्यक्ति-माध्यम बनाया होता। मगर उसे अपनी भाषा और अपनी संस्कृति से वेहद लगाव था जिसकी वजह से उसने ऐसा नहीं किया। कालानुक्रम से विचार करें तो कर्वायत्री के योगदान को और अच्छी तरह से आँकने में सुविधा रहेगी। कश्मीरी भाषाकी आदि कवियत्री और कश्मीरी काव्य में एक महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त ललद्यद का सभय 1335-85 ई० हे और उसके समकालीन एक अन्य संत किव शेख नुरुद्दीन का समय 1377-1440 ई॰ निर्धारित किया गया है कतिपय गीतों को छोड़ (जो सोलहवीं शताब्दी के प्रार-म्भिक वर्षों में रचे गये और जिनके रचयिता अज्ञात हैं) लगभग एक सी वर्ष तक कश्मीरी में रचित किसी भी रचना अथवा नमूने का कोई उल्लेख नहीं मिलता है। सौ वर्ष के इस अन्तराल के बाद हब्बा खातून ने पहली बार इस भाषा को उपेक्षा और उदासीनता के निराशाजनक वातावरण से उवारा । प्रसिद्ध कवि-इतिहासकार अब्दुल अहद आजाद के अनुसार हब्बा खातून के बाद कश्मीरी काव्य में जिस कवि का योगदान महत्त्वपूर्ण रहा, वह है प्रकाश भट्ट। इस कवि का आविर्भाव हब्बा खातून के ठीक दो सौ वर्ष वाद हुआ। वीच की कालावधि में जो कतिपय कविताएँ रची गई, उनका महत्त्व नगण्य है। फ़ारसी के बढ़ते प्रभाव की चिता किये विना हृट्या ख़ातून ने उचित समय पर कश्मीरी की जो बहुमूल्य सेवा की, उससे इस भाषा को फलने-फूलने का अवसर तो मिला ही, कश्मीरी काव्य-परम्परा की छोटी-सी धारा काल के गर्भ में विलीन हो जाने से भी बची रह गयी। इस विषय पर अन्यत्र और चर्चा होगी।

इतिहास साक्षी है कि यूसुफ़शाह चक ने हव्वा ख़ातून के असीम रूप-लावण्य में एक बहुमूल्य ख़जाना पा लिया था। अपना अधिकांश समय वह उसी के सान्निध्य में विताता तथा उसके गीत-संगीत में खोया रहता। यूसुफ़शाह ने उसके हताश और विरक्त मन में प्रेम की नयी उमंग भर दी और एक तरह से वह उस प्रेमोच्छल नवयौवना की जीवनास्था, निष्ठा और अनुरक्ति का केन्द्र-बिन्दु बन उसके प्रेम की धड़कन तथा सपनों का राजा बन गया था। हव्वा ख़ातून ने अपने दिल में पहले अजीज लोन को बसाना चाहा था, मगर अब वह जगह यूसुफ़शाह ने ले ली थी। 'प्रेम के गीत' को दूसरी बार पढ़ लेने के बाद हब्बा ख़ातून ने उसके अर्थ को आत्मसात् कर लिया और यूमुफ़शाह को वह सब दे दिया जिसकी अजीज लोन क़द्र न कर पाया था। 'वह सब' में उस ग्रामबाला की अनुरिवत, अबोधता, निश्छलता एवं पिवत्रता गामिल है, जिसे उसने यूसुफ़शाह पर तनमन से बार दिया। उसने वही किया जो उसकी पिरिस्थितियों ने उससे करवाया और इसका उसे कोई पछतावा भी नहीं था। दरअसल, यूसुफ़ के सम्पर्क में आने के बाद ही उसे नारी-उचित प्रेम और सम्मान मिला जिसके स्थान पर उसे अजीज लोन से मिली थी मात्र शारीरिक पीड़ा एवं मानसिक ब्यथा। यही कारण है कि बाद में यूसुफ़शाह से विछुड़ने पर उसके गीत पहले से भी अधिक मार्मिक तथा सहज वन पड़े हैं।

कस्वों और गाँवों का सोंदर्य गाही दम्पति को अधिक सन्तोप न सका, अतः वे दोनों प्रकृति की अनावृत्त सुन्दरता, अप्रतिम गोभा और अतुलनीय उदात्तता का और निकटता से आस्वादन करने के लिए लालायित रहे। ऐसा माना जाता है कि कश्मीर की सुप्रसिद्ध सुपमा-स्थली—'गुलमर्ग'—का सर्व प्रथम पता सगाने का श्रेय यूसुफ़शाह और उसकी रानी को ही है। वे दोनों अवकाश विताने के लिए यहाँ आते और वन्य पेड़ों की छाया में प्रकृति की अपूर्व गोभा-श्री का आनन्द लेते। अन्य रमणीक स्थलों, जैसे अहरवल, अच्छावल और सोनमर्ग को भी उन्होंने ही बढ़ावा दिया और संरक्षण प्रदान किया। प्रकृति के विपुल वैभव का आनन्द लेने के लिए वे दोनों गुरेस जैसे दूरस्थ स्थान पर भी गये जहाँ 'हव्वा ख़ातून की टेकरी' नामक एक पहाड़ी अब भी प्रसिद्ध है। उक्त प्राकृतिक स्थानों में पीर-पंचाल क्षेत्र के अहरवल और अच्छावल नामक प्राकृतिक स्थान वाद में जहाँगीर के शासन काल में और भी विख्यात हो गये।

कवियत्री हब्बा ख़ातून के इस जीवन-काल से सम्बन्धित कुछेक दिलचस्प घटनाएँ भी जुड़ी हुई हैं, जिनका विवरण इस प्रकार है। कहा जाता है कि एक वार किसी बात पर मनमुटाव हो जाने के कारण यूसुफ़ अपनी एक पर्यटन-यात्रा के दौरान हब्बा ख़ातून को अपने साथ नहीं ले गया। कुछ समय के लिए अपने मन से हब्बा ख़ातून की याद को भुलाने का दृढ़ संकल्प करके वह दुर्गम पहाड़ों को लाँघकर तथा निदयों को पारकर लिदर वादी में पहलगाँव के आगे स्थित लिदर-वट पहुँचा। यहाँ से वह तारसर और मारसर नामक दो झीलों को देखने के लिए चल पड़ा। प्रकृति के अनुपम वैभव की प्रतीक ये जुड़वाँ वहनें (झीलें) एक-दूसरे से उतनी ही निकट हैं जितनी कि मनुष्य के चेहरे पर दो आँखें या वक्ष पर दो उरोज। वफ़्रं की सफ़ेद चादर से ढके शैल-शिखर, पर्वत-मालाओं के दामन में स्थिति घने जंगल और उनके ऊपर लहलहाते सब्ज चारागाह, निनाद करते निर्मल

शोतल पानी के झरने। प्रकृति के इस नैसिंगक एवं कल्पनातीत सौंदर्य ने यूसुफ को इतना अभिभूत कर लिया कि उसे इस वात का पछतावा हुआ कि हब्बा ख़ातून को अपने साथ न लाकर उसने सचमुच जल्दवाज़ी से काम लिया है। उसने फ़ारसी में एक पद्य की रचना की—

'याद आती है जब मुझे दो वेणियाँ उस प्रियतम की, इन आँखों में आँसू रुकते नहीं— जैसे धार हो तारसर और मारसर की।'

उसने इस पद्य को लिपिबद्ध करके हब्बा खातून के पास भिजवाया जिसने अपने परमिप्रय के निमंत्रण को सम्मानपूर्वक स्वीकार कर लिया और उसके पास तुरन्त चली आई।

यूसुफ़शाह चक के समय राजकाज की स्थिति अत्यन्त विषम एवं उलझी हुई थी । राजनैतिक अथवा प्रशासनिक स्तर पर यद्यपि हब्बा ख़ातून इस जटिलता को सुलझाने की स्थिति में नहीं थी, तथापि अपनी मधुर वाणी और सद्भावनापूर्ण व्यवहार से वह दुःखी जनता की मनोव्यथाको दूर करने का भरसक प्रयत्न करती । उसकी संवेदनशीलता एवं दूरदर्शिता को चरितार्थ करनेवाली एक किव-दन्ती कश्मीर भें प्रचलित है, जिससे उसकी अपूर्व कल्पनाशक्ति, कुशाग्रबुद्धि तथा अत्यधिक सहनगक्ति का परिचय मिल जाता है। "हब्बा खातून के रूप-गुण और शोल की चर्चा जब चारों और फैल गयी तो एक बार एक सनकी नवयुवक मानसिक रुग्णतावश रानी हब्बा खातून की चाह में दुबला होने लगा। राजा के डर के मारे पहले-पहल लोगों ने इस बात का जिक्र किसी से भी नहीं किया । मगर जब उस 'खब्ती मजनूँ' का बावलापन दिनोदिन बढ़ता गया तो हर कोई सोचने लगा कि यह सिरफिरा तो सचमुच वर्वाद हो जायेगा । उसके परिवारवाले काफ़ी दिनों तक यही सोचते रहे कि शायद समय के साथ-साथ उसकी गति-मति लौट आये और वह ठीक हो जाये। मगर ऐसा कुछ भी नहीं हुआ। उल्टा उसका मान-सिक-संतुलन विगड़ता ही चला गया । तब परिवारवालों ने चिकित्सकों, तांत्रिकों एवं सिद्ध-महात्माओं से सम्पर्क किया, मगर कोई भी उसे ठीक न कर सका। उस नवयुवक के परिवार में अगर कोई सबसे ज्यादा चितित थी, तो वह घी उसकी पत्नी । उसे वस यही ग्रम खाय जा रहा था कि कैसे उसके पति की यह विक्षिप्तता दूर हो और वह जल्डी से जल्दी ठीक हो जाए। कुछ सयाने लोग यह अच्छी तरह जानते थे कि हब्बा ख़ातून स्वभाव से अतीव दयालु और विचारशील नारी है। यदि उस प्रमादो नवयुवक की दु:खी पत्नी अपने पति के जीवन को बचाना चाहती है तो उसे रानी से कुछ भी न छिपाकर सारी बात साफ़-साफ़ कह देनी चाहिए।

रानी इतनी अच्छी है कि कोई रास्ता ज रूर निकालेगी !

नवयुवक की पत्नी ने रानी हब्बा ख़ातून से भेंट करने की प्रार्थना की। रानी के सामने जा पहुँचते ही वह लज्जा से अधमरी हो गयी, यह सोचकर कि रानी उनकी बात सुनेगी नो भला क्या सोचेगी? रानी के सहानुभूतिपूर्ण व्यवहार से उस दुखियारी का धैर्य बँध गया और उसने अपनी परेशानी का कारण उसे सिवस्तार बता दिया। रानी उसके बावले पित की सनक के बारे में जानकर हँस पड़ी। अवला ने निवेदन किया 'महारानी, अपराध क्षमा हो। मेरा पित यदि मुझसे छिन गया तो में कहीं की न रहूँगी।'

रानीं के दिल में उस अवला के लिए दया-ममता का भाव उमड़ पड़ा और वह सोचने लगी कि इस दुखियारी का कच्ट वास्तव में चिन्तनीय है। उसे एक तरकीव सूझी। उसने उस उन्मादी प्रेमी को अलग से बुलवाया और कहा कि वह उसके साथ दो शर्तों पर प्रेमालाप करने को तैयार है। एक, रात को उसके शयन-कक्ष में वत्ती विल्कुल नहीं जलेगी और दो, वे दोनों रात-भर एक-दूसरे से एक वात भी नहीं करेंगे। दिवास्वप्न देखनेवाले उस 'मरियल मजनूँ' की रूह ताजा हो उठी। उसे लगा जैसे उसकी किस्मत खुल गई है। उसने तुरन्त दोनों शर्तों को मान लिया।

इधर, रानी ने उस (नवयुवक की) दुखियारी पत्नी को अलग से बुलाकर उसको अपनी इच्छानुसार बिढ़या से बिढ़या रेशमी, मखमली और ज़री के वस्त्र पहनाये। सर्वोत्तम किस्म की इत्र का उसके अंग-अंग पर छिड़काव किया और इस तरह उस स्त्री के शरीर का रोम-रोम प्रेम, आसिक्त और कामेच्छा के मधुर मादक स्पंदन से गुदगुदा उठा। रानी उसे अपने शयन-कक्ष में ले गई और कुछ ही समय बाद उस प्रेमातुर युवक को भीतर बुलवाया गया। भीतर पहुँचकर नवयुवक को कक्ष का बातावरण इतना मस्त और मोहक लगा कि वह सब कुछ भूलकर अलौकिक आनन्द में सराबोर हो गया। कहना न होगा, रानी की यह बुद्धिमतापूर्ण तरकीव काम कर गई। उस नवयुवक की मित लौट आई और वह सामान्य जीवन विताने लगा।

सोजहवीं शताब्दी के मध्य में भारत पर मुग़ल साम्राज्य की पकड़ मजबूत हो जाने के बाद अब मुग़ल शासकों की दृष्टि कश्मीर की ओर गई। यूसुफ़ शाह चक, जो 1579 ई. में तख्त पर बैठा, कुशल नेतृत्य के अभाव में धीरे-धीरे लोकप्रियता खो बैठा आंर घाटी में आन्तरिक कलह एवं झगड़ों ने ऐसा उग्र रूप धारण किया कि एक वर्ष और दो महीने के बाद ही 1580 ई. में उसे सत्ता से हाथ घोना पड़ा और इसी के साथ हब्बा ख़ातून के भाग्य का चक्र भी घूम गया।

यूसुफ़ ने राजपाट को वापस पाने के लिए वड़ी कोशिश की, मगर उसे कोई सफलता नहीं मिली। अगले छह महीन में सत्ता पर एक अन्य शासक का अधिकार

हो गया और असहाय यूसुफ़शाह यह सब अनमने भाव से देखता रहा । आखिर वह शहंशाह अकवर के पास फ़ौजी मदद लेने को पहुँचा। अकवर तव कश्मीर की राजनैतिक गतिविधियों पर वरावर निगाह रखे हुए था। उसने भगोड़े राजा (युनुफ़शाह) को राजनीतिक शरण दी और अपनी सेना में छोटा-सा पद भी दिया, मगर बहुत दिनों तक फ़ौजी मददवाली उसकी माँग को अटकाए रखा। यूस्फ़ की कुटनीति और सहिष्णुता के लिए यह कठिन परीक्षा का समय था। उधर महलों में हब्बा ख़ातून यूसुफ़ के वियोग में विकल होरही थी । यूसुफ़ ने इस आशा के साथ कश्मीर से प्रस्थान किया था कि वह कुछ ही सप्ताह में मुग़ल सेना और धन के साथ कश्मीर लीट आयेगा और फिर से दूश्मन को खदेड़कर पुनः राजाधिकार प्राप्त कर लेगा । दिन, सप्ताह और महीने वीत चले, मगर यूसुफ़ के लौटकर आने की कोई भी सूचना हब्बा खातून को नहीं मिली। पित की वापसी में इस अप्रत्याशित देरी से हव्वा ख़ातून का मन शंकित हो उठा — कहीं उसका प्रियतम फिर उससे विछुड तो नहीं गया ? यूसुफ़ के विरह में उसके मन का चैन और दिल का क़रार जाता रहा। क्टनीति की सामान्य चालों से अनिभज्ञ वह भावुक-हृदया यही समझती रही कि इतने दिन हो गए, ज़रूर उसके पूसुफ़ को किसी परायी औरत ने बहका दिया है। सम्भवतः उसे इस बात का ज्ञान नहीं था कि अकबर ने उसके यूस्फ़ के मनोविनोद के लिए दो दासी-कन्याएँ वहाल कर दी थीं ताकि वह प्रवास कालीन पीड़ा को भूल जाए। 'नेरी यार छाँडोन' (चल सखी, साजन को ढुँढ़ लाएँ) में कवियत्री गाती है:---

> 'चल सखी, साजन को ढूँढ़ लाएँ पुरानी जगहों पर हो आएँ। विछुड़ गया है जब से वह, मेरी चाँदनी बदल गयी अन्धकार में औरों को जब से अपना बनाया उसने वह परदेश में दूर लगा रहने। मेरी गदंन पर उसने जैसे खूँखार चाकू चलाया आँसू की लड़ी पिरो गया मेरे इन कोमल नयनों में। ढूँढूँगी उसे हर ठौर पर

पहाड़ों के ऊपर
या वीच मैदान में,
किस्मत का लेख सखी
कौन बदल सका ?
मुझ चंपा को मुरझा गया
वह निष्ठुर भरी जवानी में।
वादाम के फूलों-सा
खिला मेरा यह यौवन, काश !
वह करता अवलोकन
मुझे तो लगता प्यारा है
मेरा 'यूसुफ़' सलोना
इस सारे संसार में।'

कविषत्री के सहज-सरल मन से निकले भावपूर्ण उद्गारों को रेखांकित करता यह गीत घाटी में ही गूँजता रह गया, अकवर के कानों तक विल्कुल नहीं पहुँचा। पहुँचता भी तो इस दर्द भरे गीत का नीतिकुशल शहंशाह पर शायद ही कोई प्रभाव पड़ता। दरअसल, उसकी कश्मीर पर बहुत दिनों से नज़र थी और यहीं वजह है कि उसने कुछ वर्ष पहले ही किसी नीति का उल्लंघन करने पर श्रीनगर में स्थित अपने राजदूत को वापस बुलवा लिया था और उसे फाँसी के फँदे में लटकवा दिया था। ऐसी स्थिति में, यूसुफ़ शाह के पास मात्र प्रतीक्षा करने के और कोई चारा नहीं था। इधर, इसका यह हाल था और उधर हब्बा ख़ातून उसकी याद में दिन-ब-दिन घुलती जा रही थी। उसे इस बात का ग़म नहीं था कि उनका राज-पाट चला गया। उसे ग़म था तो इस बात का कि उसका स्वामी उससे बिछुड़ गया है। अपने एक 'छुम वालि तमन्ना' में कविषत्री ने यूसुफ़ के विरह मे अपने अधूरे सपनों को यों वाणी दी है:—

'मुझे उसकी लगन लगी है। रोम-रोम मेरा प्रेम-विधा है सखी, मुझे उसकी लगन लगी।

दीवार के उस पार से झाँक लिया उसने मुझे तोश (पशमीने) का शाल उसके लिए सँजो रखा है मैंने सखी, मुझे उसकी लगन लगी। दरवाज़े की ओट से झाँक लिया उसने मुझे कौन बता गया मेरे घर का पता उसे सखी, मुझे उसकी लगन लगी।

कवियत्री अपने प्रियतम की एक छिव देखने को तरस रही है। वह ख्यालों ही ख्यालों में उसे कभी झरोखें से तो कभी नदी के तीर पर, कभी प्रभात की सुवासित वेला में तो कभी सूर्यास्त की लालिमा में देखती है। इस सबसे उसकी वेदना बढ़ती ही चली गयी। उसमें तिनक भी कमी नहीं आयी।

नियति ने यूसुफ शाह के साथ जो कूर उपहास किया, उससे उसका तन-मन टूट चुका था। पूरे ग्यारह महीनों तक वह शहंशाह अकवर के यहाँ उसके इशारों पर नाचता रहा। आखिर एक दिन अकवर ने उसे खोया हुआ राजपाट प्राप्त करने के लिए सैनिक सहायता दे ही दी। परंतु दैव को कुछ और ही स्वीकार था। यूसुफ़ शाह की सहायता के लिए मुग़ल सेनानायक राजा मानिसह को भी अकवर ने शाही फ़ौज के साथ भेज दिया। लेकिन यूसुफ़ शाह उसे चकमा देकर आगे निकल गया और उसने स्वयं अपने सहयोगियों की मदद से सोपोर के निकट लगातार कई हमले करने के उपरान्त कश्मीर के खोये हुए राज्य को अपने अधिकार में कर लिया। यूसुफ़ शाह का यह दुःसाहस बाद में कश्मीर और स्वयं उसके लिए वड़ा महेंगा सिद्ध हुआ। चिर-प्रतीक्षा की घड़ियाँ खत्म हो गयीं और हव्वा ख़ातून अपने विछुड़े प्रियतम से जी भरकर मिल पायी। यह दुर्योग ही है कि पुर्निलन के इस आनन्द को अभिव्यंजित करनेवाला कवियत्री का कोई भी गीत उपलब्ध नहीं है।

सन् 1581 ई. में यूसुफ पुनः सिंहासनारूढ़ हुआ। प्रवास के दौरान यद्यपि उसने पर्याप्त राजनैतिक अनुभव अजित कर लिया था तथापि कश्मीर की बढ़ती हुई कूटनीतिक जिंटलताओं को सुलझाने में एक कुशल प्रशासक के रूप में वह असफल ही रहा। असंतुष्ट तत्त्व एकजुट होकर पुनः सिंक्रय हो गये और उन्होंने यूसुफ़ के खिलाफ़ योजनावद्ध तरीक़ से संघर्ष छेड़ दिया। इसके लिए उन्हें शह मिली दिल्ली और लाहौर से। यूसुफ़ को मुग़लों की नीयत का पता तब लगा जब 1585 ई. में मुग़ल सेनाओं ने कश्मीर की और कूच किया। शिक्तशाली मुग़लों की सीधी सैनिक कार्रवाई जब अधिक सफल नहीं हुई तो उन्होंने कूटनीति से काम लेकर दुविधाग्रस्त यूसुफ़ पर दबाव डालने का तरीका अपनाया। अंततः अपने पुत्र याकूब के बहुत समझाने पर भी यूसुफ़ ने शहंशाह अकबर के सामने आतम-समर्पण कर दिया। कश्मीरवासियों को जब पता चला कि उनका राजा समर्पण करने जा रहा है, तो उन्होंने इस अप्रिय घटना को यों तिथिवद्ध किया: 'न्युव गिरफ्तर गौ'

(वह गया, गिरफ्तार हो गया — 993 हिजरी तदनुसार 1585 ई) इसके बाद यूसुफ़ कश्मीर नहीं लौटा। विहार के बसोक नामक स्थान पर प्रवास के दौरान सात वर्ष बाद (1592 ई. में) उसका निधन हो गया।

यूसुफ़ से विछुड़ जाने के वाद हब्वा ख़ातून के जीवन में एक बार फिर वीरानी छा गयी। वियोग की असह्य पीड़ा को कवियत्री ने अपने गीत 'कम्यू स्विन म्यानि ''(तुझे मेरी किस सौत ने) में बड़ी मार्मिकता के साथ चित्रित किया है।

'मेरी किस सौत ने तुझे भरमा लिया क्यों विरक्त रहमे लगे हो मुझसे पिया?

छोड़ दो अब यह मलाल यह गुस्सा, यह उवाल तुझे मैंने दिल में कब से है बसा रखा है— क्यों विरक्त रहने लगे, मुझसे पिया ?

आधी-आधी रात तक दरवाज़े मैंने खुले रख छोड़े अनवन कभी हुई नहीं फिर, रूठके क्योंकर चले गये ? क्यों विरक्त रहने लगे, मूझसे पिया ?

इस घोर विरह की आग में मेरा तन-मन झुलस रहा ढुलक रहे हैं खून के आँसू हुई सुर्ख मेरी बादामी अँखियाँ क्यों विरक्त रहने लगे, मुझसे पिया ?

पिघल रही हूँ वैसे ही पिघले बर्फ़ ज्यों सावन में जूही थी मैं, खिली पूरी न तुम आये, न इसका सुवास लिया क्यों विरक्त रहने लगे, मुझसे पिया ? रोज नहा-धो, करती हूँ सिंगार तेरी कसम, प्रिय मैं अव भी तेरे लिए, तू अपनी ही धुन में खो चुका जिया क्यों विरक्त रहने लगे, मुझसे पिया?

'हब्बा ख़ातून' को है अफ़सोस वस, इस छोटी-सी वात का सेवा का बदला बेरुखी से चुकाया याद आ रही है बीती रंगीनियाँ क्यों विरक्त रहने लगे, मुझसे पिया?

यद्यपि हब्बा ख़ातून के गीतों के रचना-क्रम का सही-सही निर्धारण कर पाना सम्भव नहीं है, फिर भी उपर्युक्त गीत से यह अन्दाज सहज ही लगाया जा सकता है कि इस गीत में व्यक्त कवियत्री की मर्म वेदना यूसुफ़शाह के कश्मीर से आखिरी बार चले जाने की सूचना देती है। इस तरह, इस गीत से कवियत्री ने अपने वियोग की मर्मांतक वेदना को अन्तिम वार वाणी दी है।

हव्बा ख़ातून को अपने सौतेले बेटे याक़ूव से, जो अव तख्त का मालिक बन गया था, सहायता की कोई आशा नहीं थी। याकूव एक साहसी और वहादुर युवक ज़रूर था मगर दूरदिशता उसमें बिल्कुल नहीं थी। दरअसल, उसकी जल्दबाज़ी और अदूरदिशता से ही उसके पिता यूसुफ़शाह का इतनी जल्दी पतन हुआ। हब्बा ख़ातून ने महलों का ऐश्वर्य त्याग दिया और वह एक बार फिर जन-सामान्य जैसे साधारण, वेनाम और अज्ञात जीवन की ओर मुड़ चली। यद्यपि उसके जीवन के अन्तिम दिनों का कोई प्रामाणिक ब्योरा हमें प्राप्त नहीं होता, फिर भी इतना निश्चित है कि उसने अपना आखिरी समय व्याकुल चकवी की तरह प्रियतम के विरह में दर्द-भरे गीत गा-गाकर विताया। इन गीतों में वियोग-जन्य पीड़ा का जिस खूबी के साथ चित्रण हुआ है, उससे इनकी प्रभावात्मकता, तीक्ष्णता और मधुरता में चार चाँद लग गये हैं। इन गीतों में कवियत्री की हताशा एवं विरिक्त का स्पष्ट संकेत मिलता है।

कवियत्री को पूर्वाभास हो गया था कि अव उसके जीवन का सूर्य डूबनेवाला है। अपने एक गीत 'लालो कल आलवय' (तुझ पर यह ज्ञान वारूँ) में वह कहती है—

> 'प्रिय, जान तू मेरी ले ले, बस एक बार मुझे मिल ले।

पकाए हैं तरह-तरह के पकवान दूध, भात और लोकी के प्रेम-मदिरा के ये मधुर प्याले भर-भर के पी ले, ओ मतवाले प्रिय, जान तू मेरी ले ले।

दूध घुली रूपहली काया को मैंने चंदन जल से सिक्त किया अपने अंग-अंग को तेरे बिन अब मुझे कौन सँभाले ? प्रिय जान तू मेरी ले ले।

हिम-शिखरों से ढका चाँद हूँ प्रिय, छिपकर बैठे हो कहाँ ? पल-भर की हूँ अब मेहमान जाने यह प्राण कब निकलें ? प्रिय, जान तू मेरी ले ले।

किसी पखेरू पर जालिम विलौटा अव झपटने ही वाला है मौत से भला कौन वच पाया है? खुद को कर दिया ख़ुदा के हवाले प्रिय, जान तू मेरी ले ले।

घर छोड़ा किसके भय से रातें गुज़ारीं तूने, प्रिय रुठकर क्यों परदेश में, 'हब्बा ख़ातून' अब आगे क्या कहे ? बस, एक बार मुझे मिल ले। प्रिय, जान तू मेरी ले ले।'

मुग़लों द्वारा 1586 ई. में कश्मीर पर पूर्ण अधिकार कर लेने के बाद भी हब्बा ख़ातून की प्रिय-मिलन की आशा का दीपक वरावर टिमटिमाता रहा। वह प्रियतम की राह में टकटकी लगाये यही सोचती रही कि शायद उसका बिछुड़ा

यूसुफ उसे मिल जाए। यदि राजा बनकर नहीं तो साधारण व्यक्ति के रूप में तो आ जावे। परन्तु उसका यह सपना अधूरा ही रहा। विश्वास किया जाता है कि यूसुफ़ के कश्मीर छोड़ने के वीस वर्ष वाद तक हव्या ख़ातून जीवित रही। सांसारिकता से मुख मोड़ वह अनासक्त भाव से दर-दर भटकती रही। इस काल के दौरान रिचत उसके गीतों से स्पष्ट हो जाता है कि इनमें प्रिय से मिलन की लालसा और उत्सुकता प्रायः लुप्त हो चुकी है। इन गीतों में अब मिलती है कवियत्री के शोकाकुल मन की वितृष्णा, खिन्नता और उद्वेगजनित आत्मपीड़ा। इस काल के एक गीत 'कांसि म राविन शुरे पान' (हाय, किसी का यौवन व्यर्थ न जाय) में कवियत्री ने अपने जीवन के अच्छे-बुरे अनुभवों का अतीव सुन्दरता के साथ वर्णन किया है:—

'तनमन में लगी है आग, इसका क्या किया जाय हाय, किसी का यौवन व्यर्थ न जाये !

माँ-वाप ने वड़ा किया
मिश्री और कस्तूरी खिलाकर,
दूध में नहलाया जिसे चुमकार कर—
वनी मुसाफ़िर अब वह डोलती जाय
हाय, किसी का यौवन व्यर्थ न जाय!

मां-वाप ने मुझे वहुत दिया प्यार— नौकर-चाकरों और माल-असवावों का भरपूर दिया उपहार अव यह दिन है देखना पड़ा बना-बनाया महल ढहता जाय हाय किसी का यौवन व्यर्थ न जाय!

माँ-वाप ने जब हाथ मेरे पीले किये गीत मेरी सिखयों ने तब खूव गाये चली आयों वे दूर तक मेरे पीछे-पीछे वे गीत सब झूठे निकल क्षाये हाय, किसी का यौवन व्यर्थ न जाय! मां-वाप ने मुझसे कहा था—

"उठ वेटी, तेरा भाग्य जगा
आँगन में कवसे तेरा साजन खड़ा
डोली के वे सब रंग फीके पड़ गये हाय
हाय, किसी का यौवन व्यर्थ न जाय।

उक्त गीत उन अंतिम गीतों में से एक है, जिसे कवियत्री ने 1592 ई. में यूसुफ़ के निधन से पूर्व रचा था। यूसुफ़ के प्रवास के दो दशक बाद तक उसकी प्रिय रानी हब्बा ख़ातून उसके विरह में विलाप करती रही और अन्ततः प्रेम की पीर और अधूरे अरमानों की पीड़ा को अपनी आंखों में सँजोकर वह विरहिणी सदा-सदा के लिए इस दुनियासे चल वसी। उसकी कब्र श्रीनगर छावनी के निकट पाँत-छोक नामक स्थान पर है। कश्मीर की काब्य-साम्राज्ञी, सौन्दर्य और संगीत की रानी हब्बा ख़ातून यहीं पर चिर-निद्रा में लेटी हुई है।

हाल ही में, कवियत्री के आखिरी दिनों की जीवनचर्या के सम्बन्ध में एक भिन्न धारणा सामने आयी है। यह धारणा, जो अविश्वसनीय-सी लगती है, वह यह है कि हब्बा खातून यूसुफ शाह के विरह को सहन न कर सकी और वह उसे ढूँढ़ने के लिए कश्मीर घाटी से चल पड़ी। ऐसा विश्वास किया जाता है कि प्रियतम को ढूँढ़ते-ढूँढ़ते वह बसोक पहुँच गयी। यह स्थान पटना के दक्षिण में लगभग 75 किलो मीटर की दूरी पर स्थित है। समझा जाता है कि यूसुफ़ को कश्मीर से निर्वासित कर मुगलों ने उसे यहीं पर रखा। यह कोई नहीं जानता कि जब हब्बा बसोक पहुँची, उस समय यूसुफ़ शाह जीवित था भी या नहीं। यूसुफ़ शाह की क़ब्र के बगल में ही एक और क़ब्र मिलती है। लोक-विश्वास के अनुसार यह अनुमान लगाया जाता है कि यह क़ब्र हब्बा ख़ातून की है। यहाँ पर यह उल्लेखनीय है कि बसोक में यूसुफ़ शाह के साथ दूसरे कई कश्मीरी परिवार भी रहते थे। इनमें उसका पुत्र याकूब भी था, जिसने कश्मीर में मुगलों के आक्रमणों का मुँहतोड़ जवाब दिया था, मगर वाद में मात खानी पड़ी थी। यूसुफ़ तया अन्य कश्मीरियों की जो क़ब्रों वसोक में मिलती हैं, ऐसा माना जाता है कि वे कश्मीर घाटी में उपलब्ध होने वाली कब्रों की वास्तुकला से काफ़ी मिलती-जुलती हैं।

## हब्बा खातून की कविता

फ़ारसी को दरवारी भाषा का दर्जा मिल जाने के दाद कश्मीरी भाषा और काव्य पर ईरानी साहित्य और संस्कृति का खास प्रभाव पड़ा; कहा जाता है कि चौदहवीं शताब्दी के मध्य तक अंग्रेज़ी भाषा को लंदन में उपेक्षा के भाव से देखा जाता था क्योंकि स्त्रयं राजा, सभासद्, पादरी तथा शिक्षित समुदाय फांसीसी भाषा का प्रयोग करते थे। ठीक इसी तरह हज्बा ख़ातून के जीवनकाल में भी घाटी की जन-भाषा कश्मीरी का यही हाल था। फ़ारसी के इस ब्यापक प्रमाव के वावजद हब्बा ख़ातून ने कश्मीरी भाषा को ही अपनी अभिव्यक्ति का माध्यम वनाया, यह अपने आप में अत्यंत महत्त्वपूर्ण उपलब्धि मानी जाएगी।

यहाँ इस बात पर विचार करना अनुचित न होगा कि हब्बा खातून की भाषा एवं शैली को फ़ारसी ने किस रूप में तथा कहाँ तक प्रभावित किया। प्रसिद्ध भाषा-वैज्ञानिक डॉ. सुनीतिकुमार चटर्जी का मत है कि आधुनिक कश्मीरी ललद्यद के समय कश्मीरी भाषा से उतनी ही भिन्न है जितनी आधुनिक अंग्रेजी चॉसरकालीन अंग्रेजी से। इस भिन्नता का का मुख्य कारण कश्मीर पर फ़ारसी भाषा और संस्कृति का प्रभाव है। फ़ारसी के प्रभावस्वरूप जहाँ एक ओर कश्मीरी भाषा पर्याप्त मात्रा में समुन्नत हुई वहाँ दूसरी और इस प्रभाव की अत्यधिकता के कारण वह इतनी दब गयी कि इस भाषा की अपनी पहचान, शब्द-योजना और शैलीगत विशेषता पर विपरीत असर पड़ा। फ़ारसी के प्रयोग का चलन पहले शहरी क्षेत्रों तक ही सीमित रहा, लेकिन अब वह जल्द ही पूरी घाटी में फैल गया। परवर्ती-काल के कश्मीरी काच्य में ऐने अनेक नमूने मिलते हैं जिनमें एक-आध शब्द या एक अक्षर को छोड़ शेष सम्पूर्ण पद-विन्यास ही फ़ारसी प्रधान है। उदाहरण के लिए कश्मीरी के लब्धप्रतिष्ठ काव्यकार मक्रवूल शाह कालवारी (1820-76) जिन्हें कश्मीरी के प्रसिद्ध प्रेमाख्यान गुलरेज को लिखने का श्रेय

प्राप्त है, की निम्नांकित पंक्तियाँ उद्धृत की जाती हैं :--

'दरवन्दी जुलफत चीन-ओ-हिन्द

शीरीं दहानस यारकन्द।'

(तुम्हारी जुल्फ़ों चीन और हिन्द को बाँधने में सक्षम हैं और यारकन्द तुम्हारे मुँह की मिठास पर दयाश्रित है।)

'दहानस' शब्द के वदले यदि 'दहानत' या 'दहानरा' शब्द प्रयुक्त हुआ होता तो यह पद विश्द फ़ारसी का वन जाता।

कश्मीरी पर फ़ारसी का प्रभाव यद्यपि हत्या ख़ातून के आविर्भाव के बहुत पहले से रहा तथापि कवियत्री ने आँखें मूँदकर इस प्रभाव को ग्रहण किया हो, ऐसा कोई उदाहरण उसकी रचनाओं में नहीं मिलता है। फ़ारसी के जिन मूल शब्दों का कवियत्री ने प्रयोग किया. वह नगण्य है। कुछ शब्द, जैसे शमा (दीपक) इश्क (प्रेम), बुर्का (पर्दा), आब (पानी) आदि जो कवियत्री ने प्रयुक्त किये, वे उसके साहित्यिक क्षेत्र में उतरने से पूर्व ही लोक-न्यवहार की भाषा में घुलमिल गये थे। अपनी काव्य-रचना के लिए उसने एक ऐसी सर्वसामान्य भाषा का प्रयोग किया, जिसे वास्तव में बहुसंख्यक जनता बोलती-समझती थी। इस भाषा के प्रयोग ने उसकी कविता की संप्रेषणीयता तथा निवेदन को संविद्धत कर पाठक अथवा श्रोता के मन में इस भाषा की महजता, सुमधुरता और संगीतात्मकता के प्रति रुचि एवं आकर्षण को बढ़ाया। यहाँ यह स्वीकार करना होगा कि इस भाषा के प्रयोग ने पाठकों को इस सच्चाई से भी अवगत करा दिया कि विजातीय भाषा-प्रभाव से मुक्त देशी भाषा (मातृभाषा) में रचे-वसे कवियत्री के गीत सचमुच बड़े ही भावप्रवण एवं विविधतापूर्ण वन गये हैं।

विशुद्धिवादी (प्यूरिस्ट) दृष्टिकोण की हिमायती बन हब्बा खातून ने फ़ारसी की एकदम उपेक्षा की हो, ऐसा सोचना ग़लत होगा। संभवतः वह कश्मीर की एकमात्र ऐसी कवित्रत्री है, जिसने निम्नलिखित पंक्ति में ठेठ फ़ारसी शब्द 'मोयाना' का प्रयोग किया है—

'म्य हो करय चे किती फम्ब मोयानअ।'

'फम्य मोयानअ' एक प्रकार की जाकेट है जो कोमल पशमीने की वनी होती है तथा जिसके भीतर नमें चमड़ा अथवा मुलायम डैने लगे रहते हैं। हब्बा ख़ातून द्वारा इस शब्द का प्रयोग प्रियतम को भेंट स्वरूप दी जानेवाली दुर्लभ और बहुमूल्य वस्तुओं की उसकी जानकारी के भाव को सिद्ध करता है। इस प्रयोग में कवियत्री के पांडित्य-प्रदर्शन अथवा सांस्कृतिक-दूषण के भाव को खोजना ग़लत होगा। एक अन्य उदाहरण है—-'मालिन्य म्यान्य अरवाव आसी' (मेरे माता-पिता हैसियत वाले थे) में प्रयुदत 'अरवाव' शब्द का प्रयोग भी अत्यन्त सटीक वन पड़ा है। इसी प्रकार कवियत्री ने फ़ारसीनिष्ठ कित्तपय सुन्दर अलंकारों को जिस

सहजता और सुविधा से गढ़ा है, वह उसकी प्रखर कल्पना-शक्ति की देन है। 'प्रेम-गीत को कोई भी एक बार में नहीं पढ़ सका' में 'आशकुन ख़त' (प्रेम गीत) का प्रयोग कवियत्री की सुन्दर अलंकार-योजना का सकेत देता है। कुल मिलाकर यदि हव्वा ख़ातून की कविता को कश्मीरी का निर्मल स्रोत कहा जाए तो कोई अत्युक्ति न होगी।

हब्बा ख़ातून के बचनों (गीतों) में ललद्यद के वाखों अथवा शेख नूरुद्दीन के श्रुकों के कथ्य के समान कुछ भी नहीं है। दरअसल, कवियत्री ने कश्मीरी को एक नवीन काव्य-शैली दी, जो इसके पूर्व प्रचिलत नहीं थी। कितपय आलोचकों का मत है कि हब्बा ख़ातून की काव्यशैली फ़ारसी काव्य शैली के निकट है। मगर इस स्थापना पर सन्देह व्यक्त किया जाना स्वाभाविक है, क्योंकि कवियत्री ने अपनी शैली को विजातीय शैली के अनुरूप ढाला है, ऐसा कोई ठोस उदाहरण उसकी रचनाओं में दृष्टिगत नहीं होता। उक्त स्थापना को इस आधार पर भी नकारा जा सकता है कि हब्बा ख़ातून ने किवता रचने का अपना कम तभी से शुरू किया था जब वह अपने गाँव चन्दहार में रहती थी। काव्य-शैली के चयन के प्रसंग में कवियत्री के समक्ष दो ही विकल्प थे। या तो वह कश्मीरी काव्य-शैली को अपनाती या फिर उस समय के अज्ञात किवयों के गीतों अथवा लोक-परम्परा में रची रचनाओं में प्रयुक्त फ़ारसी की ग़जल-शैली का अनुसरज करती। (कहना न होगा कि कवियत्री ने अपनी शैली को फ़ारसी शैली, और छंद संयोजना का इतना व्यापक प्रभाव पड़ा कि कश्मीरी हिन्दुओं की रूपान्तारत रामायण (रामावतारचरित) जैसा महाकाव्य भी इस प्रभाव से अछूता न रह सका।

हव्बा ख़ातून ने फ़ारसी शैली को इस दृष्टि से अवश्य अपनाया कि उससे कश्मीरी संगीत-धारा का पुनस्त्थान करने की संभावना बनी। उसके पूर्व समुचित प्रश्रय के अभाव में कश्मीरी संगीत बुरी तरह से पिछड़ गया था। यूसुफ़शाह चूँ कि स्वयं कला और संगीत का कद्रदान था, अतः कश्मीरी ग़जलों और गीतों को ईरानी तर्ज पर निबद्ध करने का प्रशिक्षण हब्बा ख़ातून को कोई प्रसिद्ध संगीतकारों ने दिया। अनूठी प्रतिभा एवं अनुपम आवाज की स्वामिनी हब्बा ख़ातून एक तरह से न केवल कश्मीरी की वरन् फ़ारसी संगीत-शैली की भी एक सुविख्यात-संगीतज्ञ बन गयी। कश्मीरी संगीत में, जिसे ह्षंदेव तथा अन्य शासकों ने संवधित किया था, फ़ारसी तथा मभ्य-एशियाई सगीत के अत्यधिक प्रभाव के कारण विविध प्रकार के विदेशी साजों का प्रयोग खूब होने लगा था। हब्बा ख़ातून चूँ कि दोनों तरह की संगीत-शैलियों में प्रवीण थी, अतः उसने एक नवीन संगीत-शैली की स्थापना कर संगीतकार के रूप में भी अपनी मौलिकता का परिचय दिया। उसने 'रास्ति फ़ारसी' के आधार पर 'रास्ति-कश्मीरी' नाम की एक नये राग की रचना की, जिसे रात के अंतिम पहर में गाया जाता है। इसके अतिरिक्त फ़ारसी शैली का

एक राग जो मुकाम-इराक कहलाती है, को गाने में भी हब्बा ख़ातून ने अपनी कला-कुशलता का परिचय देकर पर्याप्त यश अर्जित किया। इस राग में निवद्ध कवियत्री का एक स्वरचित गीत अपनी मनोव्यथा, चिन्तातुरता, संयतता और संगीतात्मकता के कारण बहुत प्रसिद्ध हुआ है:

'गिन्दने द्रायस' (खेलने को निकली थी मैं)

खेलने को निकली ही थी घर से में, कि आह, दिन ढल गया बीच में हा ।

घर में जब तक रही, बुर्के में ही रही बाहर निकली तो होंठों पर चढ़ी मुझ पर रीझ गये बड़े-बड़े योगी आह, दिन ढल गया बीच में ही।

माल से भरी दुकान थी मेरी देखने को आती थी दुनिया सारी माल लुटा, अब छायी मंदी आह, दिन ढल गया वीच में ही।

मैं कुलीन वंश की वाला तभी 'हब्बा ख़ातून' नाम पड़ा मुझ पर जान देनेवाले थे कई-कई आह, दिन ढल गया बीच में ही।'

हब्बा ख़ातून के संगीत ने धीरे-धीरे उसकी कविता को शिक्षित समुदाय में स्थान दिलाया। प्रारम्भ में फिरदौसी, उमर और हाफ़िज़ जैसे फ़ारसी के अमर किवयों के चहेतों ने हब्बा ख़ातून की (देशी भाषा में रचित) किवता को उपेक्षा के भाव से देखा किन्तु बाद में उन्होंने उसे कवियत्री के रूप में मान्यता दे ही दी। कालान्तर में, उसके कई कश्मीरी गीतों और किवताओं को फ़ारसी संगीत-शास्त्र के सन्दर्भ-ग्रन्थों में आवश्यक निर्देशों के साथ सिम्मिलत किया गया और यही बजह है कि उसके अनेक गीत काल में गर्भ में विलीन अथवा क्षतिग्रस्त होने से बच गये हैं।

दो महान पूर्ववर्ती रचनाकारों, कवियत्री ललद्यद और किव शेख नुरुद्दीन ने

जिस आद्यात्मिकता का निरूपण अपनी कविताओं में किया था, उनका तनिक भी पुट हव्दा ख़ातून की कविताओं में नहीं मिलता है। लल और शेख दोनों संत थे अत: उनका दृष्टिकोण मुख्यतया सुधारवादी रहा । अपने सन्देश को उन्होंने कविता के स्वर में ढाला। हब्बा ख़ातून के समकालीन ख़्वाजा हबीब उल्लाह नौेणहरी स्वयं सूफी संत होने के साथ-साथ एक किव भी थे। कश्मीर में सन्त-कवियों की एक समृद्ध परंपरा रही है । प्राचीन काल से लेकर वर्तमान समय तक इस भू-भाग से अनेक प्रसिद्ध संतों का अवतरण हुआ है। यहां कारण है कि इस धरती को 'रेश्यवअर' अर्थात् 'ऋषि-वाटिका' भी कहा जाता है। कश्मीरी के पारंपरिक संत-काव्य में पार्थिव शरीर की तुलना में आत्मा की महत्ता, शरीर की नश्वरता, मानसिक-इच्छाओं की असारता आदि विषयों पर चर्चा मिलती है । आडम्बर एवं स्वार्थपरता की भावना को भी इस काव्य में प्रताड़ित किया गया है। इसी प्रकार चर-अचर की एकात्मकता, परम सत्य एवं सनातन मूल्यों की महिमा पर भी इस काव्य में चर्चा मिलती है । यही वातें मनुष्य में संतोष की निमित्त वन उसे परमानन्द की स्थिति तक ले जाती हैं। संत कवियों के अनुसार आत्मा, परमात्मा से तादात्म्य स्थापित करने के लिए तत्पर रहती है। इन मान्यताओं के अतिरिक्त संत काव्य में कहीं-कहीं पर कुछ व्यक्तिगत अनुभूतियों का भी उल्लेख मिलता है। विशिष्ट प्रकार के अप्रस्तुत-विधान से संयुक्त यह काव्य शताब्दियों से निराश और नि:सहाय जनता में नवस्फूर्ति का संचार करता रहा है ।

संत-काव्य की सार्थकता अथवा महत्त्व पर कोई टिप्पणी न करते हुए यदि हम विचार करें तो ज्ञात होगा कि हव्वा ख़ातून इस काव्य के स्वर एवं स्वरूप से अविचलित एवं अछूती ही रही। उसने इस प्रभावशाली एव महत्त्वपूर्ण काव्य-आन्दोलन को नज़र-अंदाज कर कश्मीरी किवता में एक नये आंदोलन को जन्म दिया, जिससे यह किवता मानवतावादी और धर्म-निरपेक्षया की एक मौलिक एवं उदार दृष्टि से संपृक्त हो गयी। हब्बा, कश्मीरी भाषा की ऐसी प्रथम कवियती है जिसने अपार्थिव-जगत की गुत्थियों में उलझे विना अपने दैनंदिन जीवन की ऐहिक इच्छाओं—मिलन, विछोह, कुंठा, ईप्सा आदि से उत्पन्न अपनी मनोभावनाओं और अनुभूतियों को अभिव्यक्ति देने के लिए गीत-विधा को अपनाया। हब्बा ख़ातून से पूर्व जनता में ललद्यद की वाणी सुप्रचलित थी:

'देव पत्थर, देवालय भी पत्थर, तब किसे पूज रहा तू, रे पंडित ?

या फिर,

'गुरु ने एक ही वात समझाई— वाहर से मुख मोड़ और भीतर को खोज ।' या फिर, शेख नूरुद्दीन की यह प्रसिद्ध-उक्ति, 'जैसा वोओगे, वैसा काटोगे'

अथवा,

'जन्म-मरण के दिरया को वहीं सुगमता से पार करे जो अपनी तरह दीन-दिरद्र पड़ोसी का भी दुःख हरे।'

लौकिक इच्छाओं यथा प्रेम, मिलन, आशा, निराशा आदि के चित्रण को सम्भवतः संत किवयों ने अपने काव्यादर्शों के अनुकूल नहीं पाया और यही कारण है कि वे वे ज्यादातर आध्यात्मिक विचार-मंथन में खोये रहे। मगर, प्रश्न यह है कि ऐसे किव कितने हैं, जिन्होंने विरागी संतों की तरह मन-काया का निग्रह किया है? ऐसे अनेक उदाहरण मिलते है जहाँ संतों की वाणी पर आचरण करने की दुहाई देनेवाले आडम्बरवादी अपने वैयक्तिक जीवन में राग-रंग में संलिप्त रहे हैं।

हब्बा खातून की यह विशिष्ट उपलब्धि ही मानी जाएगी कि उसने अपनी अगाध भावनाओं को उस समय की कविता में प्रचलित रहस्यवादी प्रवित्त से प्रभावित होने नहीं दिया। वैसे यदि वह उक्त प्रवृत्ति का अनुसरण करती भी तो कोई आश्चर्य की वात न होती, क्योंकि अपने निराश जीवन से उसे इसी श्रेणी की काव्य-रचना से राहत मिल सकती थी। मगर वह भावुकहृदया पूर्ण निष्ठा और ईमानदारी के साथ नितान्त नवीन एवं विशाल पथ पर अग्रसर हुई । एक तरह की मानवीय गरिमा उसका लक्ष्य तथा आत्म-सम्मान और आत्म-विश्वास उसका संवल था। यों हब्बा खातून ने मानव-जीवन की नश्वरता एवं आत्म दमन अथवा विषय-विमुखता के लिए धर्मोपदेश की सार्थकता को पूर्णरूपेण नकारा भी नहीं। अपने एक गीत 'गिन्दनेद्रायस' में कवियत्री उस रहस्यवादी अनुभूति से प्रभावित लगती है जिसके अनुसार प्रायः यह स्वीकार किया जाता है कि इस क्षण-भंगूर संसार में 'स्व' का चितन-मनन असारता के सिवा और कुछ भी नहीं है। कवयित्री को जीवन से वेहद प्रेम था। ऐसे जीवन से, जिसमें कष्ट है, पीड़ा है, निराशा है।अनेक प्रकार के कष्टों से घिरे जीवन को उसने कभी धैर्य, कभी आशा और कभी उत्सर्ग की भावनाओं के साथ खुद जिया। हब्बा खातून कश्मीरी भाषा में वेदना, अभाव और पीड़ा को स्वर देनेवाली प्रथम मानवतावादी और लोक परक (धर्मनिरपेक्ष) कवियत्री है जिसमें नाममात्र को भी कृत्रिमता अथवा अस्वामाविकता नहीं है। अपनी कतिपय सीमाओं तथा विवशताओं के बावजद हब्बा ख़ातून ने कश्मीरी में

रोमांटिक काव्य के ऐसे सुमधुर एवं चित्ताकर्षक संगीत को जन्म दिया जो कुछ समय तक तो रहस्यवादी काव्यधारा के समकक्ष चलता रहा किन्तु बाद में उससे भी आगे निकल गया और उससे कहीं अधिक रोशन हुआ।

गीतिकाव्य प्रकृति से आत्मपरक होता है। यही कारण है कि हव्या खातून के मुक्तकण्ठ से गाये गये गीतों में कवियत्री के व्यक्तित्व की छाप यथेण्ट मात्रा में मिलती है। सहज संवेदनशीलता से संपृक्त ये गीत हव्या की सच्ची-सरल भावा-भिव्यक्तियों से निमिज्जित हैं। प्रायः किवयों ने अपनी अनुभूतियों के अतिरेक को रूपायित करने के लिए बुलबुल, चातकी, वाघ, चिमनी, व्रश आदि वस्तुओं को प्रतीक रूप में प्रयुक्त किया है। मगर अपनी अनुभूति की सच्चाई एवं मनोद्वेलन की निश्छलता के कारण हव्या ख़ातून को प्रतीक योजना का सहारा लेने की आवश्यकता नहीं पड़ी। अपनी पीड़ा को उसने जिस सहजता तथा स्वाभाविकता के साथ वाणी दी है, वह दुर्लभ है। प्रायः अपने प्रत्येक गीत में 'वेरहम' व 'वेवफ़ा' प्रियतम को अपनी पीड़ाओं का स्मरण कराकर कवियत्री ने अपनी भावाभिव्यक्ति को अतीव कारुणिक वनाया है, जो स्वाभाविक लगता है।

हब्बा ख़ातून के गीतों का विषय नानाविध भाव दशाओं के रूप में प्रेम का निरूपण है। विभिन्न मनःस्थितियों को रेखांकित करनेवाली इन भावदशाओं में कहीं आशा की आईंता है (आ, मेरे अनार के फूलों का…) तो कहीं कुण्ठा (क्या मिलेगा तुझे मेरी मौत से…) इन दो मनःस्थितियों के बीच विरक्ति का भाव (तेरे लिए सब उत्सर्ग कर दूँगी…) तथा कटुता का भाव (ससुराल में मैं…) दृष्टिगत होता है।

यहाँ यह उल्लेखनीय है कि कवियत्री के सभी गीतों का वर्ण्य-विषय प्रायः एक-समान ही है—प्रियतम के विछोह जिनत नैराश्य अथवा विरह-जिनत पीड़ा। वस्तुतः किवता में, विशेषकर रोमांटिक किवता में भावों की विस्तृत, गहन एवं हृदयस्पर्शी अभिव्यंजना के साथ-साथ मानवीय संवेदनाओं एवं अनुभूतियों के समूचे स्वरों को रूपायित करने का पर्याप्त अवकाश रहता है। मगर हब्बा ख़ातून ने अपने गीतों में प्रायः एक ही वर्ण्य-विषय को आधार बनाकर उसी के इर्व-गिर्द नयी दृष्टि और नूतन कल्पना शक्ति के साथ अपने काव्योद्गारों को अभिव्यक्ति दी है। उसकी गीत का प्रत्येक स्वर एक आह्वान है, जिसमें कवियत्री प्रियतम को अपनी प्रेमेच्छा के प्रति सकारात्मक दृष्टिकोण अपनाने के लिए उत्प्रेरित करती है। ऐसा लगता है कि हब्बा ख़ातून ने अपने को कवियत्री कम और प्रेयसी अधिक माना है। यही वजह है कि निर्मोही प्रियतम की चाह में विकल वह प्रेम-दीवानी उसे कभी कुमुम-कुंजों में ढूँढ़ती है तो कभी परायी स्त्रियों द्वारा उसकी वरगलाकर ले जाने की बात सोचती है। गुणात्मक भेद के बावजूद हब्बा ख़ातून की तुलना उसकी समकालीन वरिष्ठ कवियत्री राजस्थान की मीरावाई से की जा सकती है। अपने

समकालीन दो महाकवियों—सूर और तुलसी की तुलना में मीरा का काव्य परिमित है। उसके काव्य का प्रधान कथ्य गिरधर गोपाल के प्रति समिपत तथा उत्सिगत अनन्य-प्रेम अनुभूति है जिसे मीरा अपने जीवन की सफलता का चरम ध्येय मानती है। इसके अतिरिक्त जीवन के किसी भी अन्य क्षेत्र में उसकी रुचि नहीं है। अपने आराध्य देव (परम-प्रिय) में उसका अडिंग विश्वास है। इसी कारण वह प्रसन्न है, संतुष्ट है और कभी-कभी परमानन्द को भी प्राप्त हो जाती है; हव्वा ख़ातून अपने गीतों में एक ऐसी प्रेमिका के रूप में उभरकर आती है जो हाड़-मांस के वने अपने लौकिक प्रेमी को अपनी ओर फेरने तथा उसमें प्रेम की ज्योति जगाने के लिए याचना, अनुनय-विनय, अनुरोध आदि का सहारा लेती है—

> 'अकि लटि यिहमना'— (काश, एक बार तुम आ जाते)

'उसके रूप से अंधेरा मिट जाय, काश एक बार तुम आ जाते ।

भो मजीठ रंग के ऊनी परिधान ! किस घाट पर रंगा गया रे तू दीमक चाट जाएगी अब तुझे काश, एक बार तुम आ जाते ।

अंधेरे में पानी भरने के बहाने चली आई थी मैं उससे मिलने भूल गई मैं घाट पर मटका उसे फोड़ न दें अब क्रूर हवाएँ काश, एक बार ....।

मित्र जब अपनी मित्रता तोड़ दे रहा-सहा प्रेम भी टूट जाय मैं हूँ कि हृदय यह मेरा मित्र की खातिर तड़पता जाए काश, एक बार .....।

जैसा कि पूर्व में कहा जा चुका है कि प्रियतम को पाने की यही याचना कवियत्री के उपलब्ध प्रायः सभी गीतों में प्रकारांतर से देखने को मिलती है। कवियत्री का एकमात्र गीत जिसकी विषय-वस्तु थोड़ी भिन्न है, गिनदिन द्रायस (खेलने निकली मैं ...) है। अन्य सभी गीत प्रिय मिलन के अभाव से जिनत विरहा-कुलता की सघनता से अनुस्यूत हैं। यद्यपि वह अच्छी तरह जानती है कि उसका प्रिय परस्त्री-विलास में निरत है तथापि अपने दिल में वह उसके प्रति कटुता अथवा घृणा का भाव नहीं लाती। उसके व्यक्तित्व की यह उदारता सही मायनों में उसके आदर्श प्रेमिका का प्रमाण है। अपने निंदकों को उसने एक-आध स्थान पर प्रताड़ित अवश्य किया है—'काश, उन्हें भी उतनी ही पीड़ा-वेदना हो, जितनी मुझे हैं' मगर, अपने प्रिय के लिए वह इस कोमल उपालम्भ से आगे नही वढ़ती—'मेरा वह सीधा-सरल वालम पर-स्त्रियों की वातों में आ गया…।' एक तरह से यह स्थिति प्रिय के प्रति एक प्रेयसी की पूर्ण समर्पण की निशानी है और इसके लिए वह प्रिय के सभी अवगुणों की अनदेखी कर क्षमा करने को भी प्रस्तुत है।

हव्वा ख़ातून के गीतों की एक उल्लेखनीय विशेषता यह है कि उनका मूल स्वर विरह-जितत पीड़ा है । मिलन के सुख को वर्णित करने में कवयित्री का मन विल्कुल भी रमा नही है। एक वर्ष के छोटे-से अन्तराल को छोड़ हव्वा ख़ातून ने लगभग पन्द्रह वर्षों तक यूसुफ़शाह् की रानी बन सुखी जीवन विटाया । इस दौरान उसे खूव शोहरत मिली, पति का असीम प्यार मिला। इतना ही नहीं, वह जन-सामान्य में भी अत्यन्त लोकप्रिय हो गयी। मगर, यह एक आश्चर्य ही है कि उसके किसी भी गीत में आनन्द के क्षणों का जरा भी संकेत नहीं है । महल में प्रवेश करने के उपरान्त कर्वायत्री को जिस अपूर्व सुख और आनन्द की प्राप्ति हुई होगी, जिस विपुल ऐण्वर्य को उसने भोगा होगा और कुलीन वर्ग से जिस सम्मान-स्वीकृति को उसने प्राप्त किया होगा, उसको देख किसे ईर्ज्या न हुई होगी ? मगर लगता है कि इस यशोपलब्धि ने कवियत्री को इस रूप में तिनक भी उत्प्रेरित नहीं किया कि वह अपने आनंदित-मन के उच्छ्वासों को वाणी देकर एक-आध गीत मिलन-सुख पर भी रच डालती। कवियत्री के कुछ गीत जो यूसुफ़शाह के कश्मीर से निर्वासन के दौरान, जब वह सैनिक सह।यता पाने की उम्मीद में एक शरणार्थी क रूप में शहं-शाह अकवर के दरवार में पड़ा रहा, रचे गये लगते हैं। विरहाकुलता से संपृक्त इन गीतों में कवियतां की सीधी-सच्ची मनोभावनाओं का बड़ा ही मर्मस्पर्शी चित्रण मिलता है। एक महत्त्वपूर्ण सैनिक कार्यवाही में यूसुफ़ ने शीझ ही अपना खोया हुआ राजपाट विरोधियों से पुनः प्राप्त कर लिया और वह विजयोल्लास में राज-धानी की ओर बढ़ता हुआ अपने राज-परिवार और हब्बा ख़ातून से पुनः मिल सका। यूमुफ़ ने यह नाटकीय सफलता अपने यूने पर विना मुगलों की सहायता क तथा घाटी में अपने शत्रुओं की कुमंत्रणाओं के बावजूद हासिल की थी। यह निश्चय ही आश्चयं की वात है कि न तो यूसुफ की इस शानदार विजय और न ही पुनिमलन के मुख ने हब्बा खातून को इस वात के लिए उत्प्रेरित अथवा उत्तेजित किया कि सौभाग्य या प्रतिष्टा की पुनःप्राप्ति पर वह हर्षोल्लास को शब्दों में पिरो

दे। और नो और, उस प्रकृति को भी, जो वाल्यकाल से ही उसकी सहचरी रही, कवियत्री ने न तो सुखदायिनी और न सांत्वनादायिनी के रूप में उसे चित्रित किया है।

ऐमा क्यों है ? प्रायः ऐसे संवेदनशील विषयों पर कोई सुनिश्चित मत स्थापित करने का जोख़िम उठाना ठीक नहीं रहता। हाँ, हिन्दी की सुप्रसिद्ध कवियत्री महादेवी वर्मा का उल्लेख करना यहाँ पर अनुचित न होगा जिसकी कविता का मूलाधार 'वेदना' है और जिसे आलोचकों ने 'दुःखवाद' की प्रतिपादक कवियत्री घोषित किया है। वह कहती है:

'असंख्य सुविधाएँ मानवता के प्रथम चरण से हमारा सम्बन्ध जोड़ने में असफल रह मकती हैं, किन्तु आँखों से गिरा एक अश्रु-कण भी हमारे जीवन को अधिक सार्थक बना सकता है।'<sup>1</sup>

महादेवी पीड़ा में अपने प्रियतम को ढूँढ़ती है और पीड़ा को ही प्रियतम में खोजती है। वह यह भी मानती है कि पीड़ा और शोक उसके साथ गीले वस्त्र की तरह चिपके हुए हैं। प्रिय से मिलन की कामना उसके लिए महत्त्वहीन है क्योंकि यह स्थिति जीवन की जर्जरता और अकर्मण्यता को सूचित करती है। महादेवी जी एक तरह से पीड़ा और वेदना की पर्याय वन गयी है। वह कहती है:

'पर शेष नहीं होगी

यह मेरे प्राणों की पीड़ा,
तुम को पीड़ा में ढूँढ़ा
तुम में ढूँढूंगी पीड़ा। (नोहार)

हव्बा ख़ातून की किवता को शायद इसी मानदण्ड पर आँकना उचित होगा ह हव्बा ख़ातून के गीतों में जहाँ ित्रय के प्रति भावात्मक अनत्यता एवं एक-निष्ठा देखने को मिलती है, वहाँ उसने प्रिय के रूप, गुण तथा व्यक्तित्व का तिनक भी परिचय देने का यत्न नहीं किया है। और किवयों ने प्रिय की आकर्षक मुद्रा, उसकी रूप-छिवि, उसके आकार-प्रकार, उसकी आँखों, तीखी नाक, चौड़े कन्धों, सशक्त भुजाओं आदि का वर्णन कर पाठकों के साथ-साथ स्वयं भी आनंद का अनुभव किया है। गीतिविधा के रचनाकारों की तुलना में महाकाव्य या प्रबन्धात्मक प्रेम-काव्य के रचियताओं को यह अवकाश अधिक रहता है कि वे प्रिय के नख-शिख का यथास्थान चित्रण कर अपनी भावाभिन्यंजना को सशक्त बनाएँ। हब्बा ख़ातून ने अपनी विधा की सीमाओं के बावजूद कुछेक स्थानों पर अपने एवं प्रियतम के रूप-

<sup>1.</sup> हिन्दी साहित्य : युग और प्रवृत्तियाँ, डॉ. एस. शर्मा. अशोक प्रकाशन 1968.

गुण का संक्षिप्त-सा वर्णन करने का प्रयास किया है। इसके लिए उसने जिन उपमानों की सहायता ली है वे हैं — अनार के फूल, बादामी-आँखें, जूही के फूल, तुलसी, चंदन आदि। कवियत्री का प्राकृतिक परिवेश से लिया गया यह अप्रस्तुत व्यापार-चित्रण रूप, रस और गंध के स्तर पर हमें पूर्णरूपेण रोमांचित/स्पर्शित नहीं करता। अपने प्रिय की रूप-छिव का कवियत्री ने संभवतः मात्र दो स्थानों पर वर्णन किया है। एक उसकी गर्दन (पीठ) मर्दानी है और दो, उसका रंग-रूप यूसुफ़ जैसा है! इससे यह सिद्ध हो जाता है कि कवियत्री का अभीष्ट प्रिय के हृदयांतर में प्रवेश करना था, उसके वाह्य रूपाकार के विशद चित्रण से उसका कोई सरोकार नहीं था।

कश्मीरी गीतिकाव्य में वैचारिक तत्त्व के सिन्नवेश की परिकल्पना आधुनिक काल से की जाती है। अतः चार सौ पूर्व रचे गये हव्वा ख़ातून के गीत यिद वैचारिक तत्त्व की दृष्टि से रीते दीख पड़े तो इस कवियत्री का कोई गंभीर दोष नहीं माना जा सकता। दरअसल, वचनकाल के सभी गीत सरल, सत्यनिष्ठ तथा संगीतमय थे। लेकिन पिछले पाँच सौ वर्षों के दौरान विश्व में वौद्धिक तार्किकता के क्षेत्र में जो आशातीत प्रगति हुई उससे जीवनयापन आरामदेह जरूर बना है, आनंदप्रद नहीं। हव्वा ख़ातून के समय में जनता विपत्तियों तथा कष्टों में पलते हुए भी संतोष एवं ईमानदारी का जीवन व्यतीत कर रही थी। आधुनिक हिन्दी तथा विभिन्न भारतीय भाषाओं की कविता, जो लगभग तेरहवीं शताब्दी से प्रारम्भ होकर पाँच सौ वर्षों की कालाविध में फैली हुई है, का स्वर मुख्यतः भिवत-प्रधान रहा है। इस काव्य में परमात्मा की महिमा का बखान कर उसकी कृपावत्सलता की दीन याचना की गयी है। (दूसरे शब्दों में इस काव्य में भाव या हृदय पक्ष प्रवल रहा है, विचार या बुद्धि पक्ष गौण।) अतः हव्वा ख़ातून की कविता में भी विचार पक्ष को खोजना युवितयुक्त न होगा।

पाठक यदि हब्बा ख़ातून के गीतों में तत्कालीन सामाजिक एवं राजनैतिक अशांति से उत्पन्न जनसाधारण में व्याप्त भुखमरी, वेरोजगारी, आधिक विषमता आदि ढूँढ़ने का प्रयास करेंगे तो उन्हें निराशा ही हाथ लगेगी। देश के अन्य क्षेत्रों में इसी काल में जो साहित्य रचा गया, उसमें भी आक्रमणकारी के अनाचार के प्रति राजनीतिक आक्षोश तो है लेकिन अकाल, रक्तपात अथवा लूटपाट आदि से आक्षांत जनसाधारण के कष्टों का चित्रण उसमें समुचित ढंग से नहीं मिलता। 'डेर्जाटड विलेज,' 'द सांग आफ़ द शटं,' 'यो बीज ऑफ़ इंग्लेंड' जैसी पूर्वकाल की तथा 'भारत-भारती' जैसी वर्तमान काल की राजनीति-संचेतना-प्रधान रचनाएँ विरल ही नहीं अपितु दुर्लभ भी हैं। हब्बा ख़ातून की कविता में मात्र एक स्थान पर गौण रूप में जन साधारण के दुख-ददं का संवेदनात्मक स्तर पर चित्रण हुआ है जिससे पता चलता है कि पंद्रह वर्षों तक राजमहलों में रहने तथा जीवन में घटी कितियय असाधारण घटनाओं के बावजूद कवियत्री जन-साधारण की पीड़ा

से अपरिचित नहीं रह सकी थी। पर उसका यह पीड़ा वर्णन मात्र प्रासंगिक है। कवियत्री घाटी के बाहर के अन्य किवयों की तरह ही मुख्य विषय से दूर रही है। केवल एक गीत में धीमे स्वर् में उसने इस प्रसंग को छेड़ा है—

> 'यदि प्रभु करें नहीं, और भाग्य चाहे नहीं, तो मुट्ठी-भर अनाज लेकर कोई जी सकता है कहीं ?'

संभवत: जब भावनाओं के क्षितिज पर प्रेम और भिक्त का आलोक गरहाने लगता है तो किव लोग जन-पीड़ा को काव्य का विषय बनाने में तिनक संकोच करते हैं। यही वजह है कि हब्बा ख़ातून विरहजन्य आस्मिपीड़ा के वर्णन में इतनी डूब गयी कि अन्य सभी विषय उसके लिए गोण हो गये।

भारतीय कवियों ने प्रकृति के नाना रूपों से सदैव ही घनिष्ठ सहचर्य अनुभव किया है। भारतीय काव्य, चाहे वह महाकाव्य हो, मुक्तककाव्य हो या प्रबंधकाव्य, प्राकृतिक परिवेश से लिये गये नाना रूपों के अतीव मनोहारी एवं प्रगल्भ-चित्रण से वह समृद्ध रहा है। गिरितालों से युक्त हिमाच्छादित पर्वत, बहते झरने, घने जंगल ताड़ अथवा आम्र कुंज, चंदन वन, भयावह नाग, लाल-लाल कमलों के बीच दूधिया हंस, कृटिल बगुले, दहाड़ते शेर, अल्हड़ गौवें, चौकड़ी भरते हरिण तथा नाचते मोर-इन नानाविध रूपों का चित्रण कवियों ने अपने भावों का संपोषण करने के लिए हृदयग्राही ढंग से किया है । कहीं-कहीं पर यह चित्रण इतना जीवंत, मुखर एवं स्वाभाविक वन पडा है कि दृश्य-विशेष के आधार पर स्थान-विशेष की पहचानना अथवा उसकी प्रतीति प्राप्त करना असंभव नहीं लगता । हब्बा खातून के गीतों में प्राकृतिक व्यापार के विशद चित्रण की जो न्यूनता देखने को मिलती है, उसके दो कारण हैं। एक तो हब्वा खातून के गीत आकार में छोटे हैं और दूसरे, गीत विधा (वचन)की अपनी कुछ सीमाएँ भी हैं। वैसे इस विधा में उपमा, रूपक, कल्पना आदि के प्रयोग की गुंजाइश रहती है और कवियत्री ने इनका सुन्दर प्रयोग भी किया है। यद्यपि हब्बा खातून प्रकृति की गोद में जनमी और वड़ी हई, लेकिन उनके गीतों में प्रकृति का वैसा मनोहारी चित्रण नहीं मिलता जैसा कविवर महजूर की कविता 'बाग़े निशात के गुलो', 'ग्रीस्यकूर' या आजाद की कविता 'म्योन यावुन' या परमानंद की उपदेश मूलक रचना 'कर्म बुमिकायि' आदि में मिलता है। वैसे वन्य प्रकृति से कवियत्री की परिचिति हमें प्रभावित अवश्य करती है । उसकी कविताओं में जहीं, चमेली, तुलसी, मूश्की, गूलाव, कुकरोधा, पूदीना, चंदसूर, सिघाड़ा, वादाम, अनार, तूत, तोता, लवा पक्षी, वुलवुल, वाड़, नदी आदि का उल्लेख इस बात का प्रमाण है। अपनी भाव-प्रतिक्रिया को अभिव्यंजित करने के लिए कवयित्री का स्त्री-सुलभ मन वृहत् एवं विशालकाय देवदार के पेड़ों, भयानक शेरों, अपशकुनी उल्लुओं अथवा अन्य कठोर एवं असुन्दर वस्तुओं के चित्रण में बिल्कुल नहीं रमा है। शक्ंतला जब कण्व के आश्रम से विदा हुई तो अपनी सिखयों से विदा माँगते समय वह म्ग-शावकों, तोतों, कुसुम वेलों आदि को देख-देखकर भाव-विभोर हो उठी थी । हुट्या खातून के गीतों में भी कुछ ऐसा ही संदेण है। सकल जड़-चेतन एक ही प्राण-तत्त्व से अनुस्यूत हैं तथा व्यक्ति, वनस्थली तथा वनचर एक ही (वृहत्) परिवार के सदस्य हैं। तुलसी और चमेली, गुलाब और अनार, कुकरोधा और चन्दसूर, पहाड़ और नदियाँ आदि कवियित्री के बाल्यकाल से ही उसकी सहचरी रही हैं। इस निकट सहचर्य की कल्पना हममें से वहीं कर सकते हैं जो कृत्रिमता के भाव को त्याग-कर आमोद-प्रमोद के बहाने प्रकृति के रहस्यों को खोजने का प्रयास करते हैं । गाँव की लड़कियाँ कुछ समय पूर्व तक प्राय: ऐसा ही करती थीं । खाद्य-सामग्री एकत्र करने के वहाने दूर जंगलों की ओर निकल जातीं और स्वादिष्ट कंद-मूल आदि वटोरकर ले आतीं। वेदना के चरम क्षणों में हब्बा ख़ातून ने बचपन की इन्हीं चिरपरिचित वस्तुओं को याद कर और साक्षी बनाकर अपने दिल के दर्दको हल्का करने का प्रयास किया है वन्य संपदा के बीच अपनी सिखयों को स्मरण कर वाल्यकाल की स्मृति उसे सांत्वना देने में सहायक होती है। तुलसी के पौद्ये से निहायत ही आत्मीय लहजे में वह सम्वेदना के स्वर में कहती है-

> 'चल री सखी, तुलसी ढूँढ़कर लाए उस वेवर्दी का दिया यह घाव अव ठीक हुआ न जाए, आया न वह निष्ठुर सुध लेने मुझ पर कर गया रे कठोर प्रहार ।'

इसी तरह का सम्बोधन वह लाल गुलाव, जुही आदि से भी करती है। एकाध स्थान पर अपनी विरह-व्यथा का चित्रण करते हुए उसने अपने चंपई रूप की तुलना मुरझाये पुदीन से की है।

हब्बा खातून की सरल जीवन-पद्धित कवियत्री को प्रकृति-प्रेम से जोड़नेवाली दूसरी मजबूत कड़ी है। पंद्रह वर्षों में फैले अपने आनन्दपूर्ण जीवन का, जब हर तरह का वैभव उसे सुलभ था, उसके गीतों में कहीं कोई वर्णन नहीं मिलता है। उसने दूध की मलाई, चन्दन के पानी आदि का सौंदर्यवर्धक प्रसाधनों के रूप

में वर्णन अवश्य किया है। भोज्य पदार्थों में कविष्यत्री की सरल रुचि का अन्दाज इस वात से लगाया जा सकता है कि उसने मछली, मुर्गा, मांस आदि का अथवा मध्य एशियाई पकवानों में उत्तेजक नामवाले पकवानों, जैसे ननवोसा (कामिनी चुंवन) तथा मन व तू (मैं और तू) का विल्कुल उल्लेख नहीं किया है। उसने वर्णन किया है दही-दूध, भात और लौकी सरीखे साधारण व्यंजनों का। सादगी और सरलता की प्रति-मूर्ति हब्बा ख़ातून ने प्रकृति की निश्छलता को जैसे अपने जीवन में पूर्णरूपेण उतार लिया था।

जैसा कि पहले कहा जा चुका है हब्बा ख़ातून और यूसुफ़ शाह ने अपने जीवन काल में अनेक प्राकृतिक स्थलों को खोज निकाला था और वे दोनों अपना काफ़ी समय एस्ही स्थलों पर बिताते थे। कबियत्री के गीतों में इन मनोहारी स्थलों के नैसर्गिक सौन्दर्य का भी चित्रण नहीं है। लगता है कि प्रिय के प्रेम में वह इतनी निमग्न थी कि प्रकृति की शोभाश्री का अविरत भाव से देखने का उसके पास समय ही नहीं था। दरअसल, उसके लिए उसका प्रिय ही उसके संसार का केंद्र-बिन्दु था और अन्य कोई भी स्थित या भाव उसे अभिभूत नहीं कर नके।

हब्बा ख़ातून के गीतों में स्थानीय परिवेश अथवा पुष्ठभूमि का जो संस्पर्श और प्रयोग देखने को मिलता है, उसकी सबसे बड़ी खुबी यह है कि वह गीतों की मुख्य भावधारा -- प्रिय से अपार प्रेम एवं विरह-जनित पीड़ा को कहीं भी वाधित नहीं करता। अपने प्रिय को वह एक बहमूल्य और दुर्लभ शाल (शाहतोश) जो ऊँचे पहाड़ों पर पायी जानेवाली भेड़ों की मुलायम ऊन से वनती है, भेंट करना चाहती है। इसी प्रकार कवियत्री एक अन्य प्रिय वस्त, जिसे वह अनुपम उपहार के रूप में अपने त्रिय को देना चाहती है, मूलायम पोस्त वाली पशमीने की जाकेट का भी उल्लेख एक गीत में करती है। विरहिणी की अन्तर्वेदना से स्वर में स्वर मिलाता निरीह अवलाओं का चिरसहचर चर्खा, जिसे चलाते-चलाते उँगलियों का घिस जाना, प्रेम का क्षण-भंगुर धागा आदि, इन सबका कवियत्री के गीतों में स्थानीय परिवेश में बड़ा ही मार्मिक वर्णन मिलता है। एक गीत में कवयित्री ने अपने प्रिय को 'वोगअ' (पूराने कश्मीरी मकानों की छत पर बना रोशनदान) में से झाँककर देखने की जो कल्पना की है, वह अतीव सुन्दर वन पड़ी है। कवियत्री ने पानी भरते को चश्मे या नदी पर जानेवाली कश्मीरी ग्राम-युवतियों की विविध विनोदपूर्ण चेप्टाओं का भी हृदयग्राही वर्णन कई स्थानों पर किया है। नदी का घाट इन पनभरनियों (यारवलकाकनि) के लिए एक तरह से मिलन-स्थल (सभा-स्थल) का काम करता है, जहाँ वे खुलकर वितयाती हैं। ग्रीब्म के आगमन पर बर्फ़ के विगलन को उपमा में बाँधने की कल्पना कश्मीर जैसे प्रदेश में ही संभव है। इसी प्रकार, सिर पर भारी बोझ लिये चढाई चढते समय व्यक्ति के हाँफने का चित्रण भी प्रायः हब्बा खातून सरीखी एक ग्रामय्वती ही कुशलतापूर्वक कर सकती थी। विवाहोपरान्त माँ-बाप द्वारा दुलहिन को विदा करने के दृश्य को कवियित्री ने बहुत ही कम शब्दों में अत्यन्त चित्रमय ढंग से बिणत किया है। वैवाहिक जीवन का रोमांच, अपिरिचित के लिए आसन्न भय, वर पक्ष का सुन्दर-सजी डोली लिये आँगन में प्रतीक्षा करना, माँ-बाप तथा सगे-संबंधियों की शुभाशीष, सिखयों द्वारा विवाह-गीत गाना तथा विदाई के लिए डोली के पीछे-पीछे दूर तक चलना आदि प्रसंग अत्यन्त हृदयग्राही ढंग से बिणत हुए हैं। यह उल्लेखनीय है कि स्थानीय परिवेश का यह पुट मात्र इन वस्तुओं, स्थितियों या प्रसंगों का चित्रण करने के उद्देश्य से नहीं हुआ है, अपितु ये सभी कवियत्री के भावपूर्ण हृदय की आंतरिक एवं निगूढ़ आवश्यकता को दर्शात है।

ऐसा माना जाता है कि वर्ड्सवर्थ ने किवता के लिए जहाँ एक ओर सर्वसामान्य द्वारा प्रयुक्त वोलचाल की भाषा के व्यवहार पर बल दिया, वहाँ दूसरी
ओर उसने अपनी किवता में कितपय अपिरचित, दुर्वोध एवं दुरूह शब्दों को भी
सुसंगतता के साथ अपनाया। अपनी तरह से सीमित दायरे में हव्वा ख़ातून ने भी
प्रचलित शब्दावली के साथ-साथ कुछ ऐसे शब्दों का प्रयोग किया है जो किवता में
वांछित प्रभावोत्पादकता की दृष्टि से 'फिट' नहीं वैठते। उदाहरण के लिए
कवियत्री द्वारा प्रयुक्त 'दराँती' शब्द में कोई ऐसा काव्यतत्त्व नहीं झलकता जो
पाठक को मुग्ध कर सके। 'सोलिटरो रीपर' किवता में भी यह शब्द कुछ ऐसी ही
निर्जीवता लिए हुए है। ध्यान से देखा जाए तो हव्वा ख़ातून ने परंपराजन्य
अप्रस्तुत विधान में आमूल रूपांतरण लाकर इस शब्द को प्रेम को शब्दावली के
निकट लाने का प्रयास किया है—

'हाँचि किम द्रांचि सूत्य कत्रनम बदनो '''।'

(जाने किस तोहमत पर उसने मेरे बदन को दराँती से काट डाला) 'द्राँचि' (दराँती) णब्द का प्रयोग इस पंक्ति में हाँचि णब्द के साथ तुक मिलाने के अभिप्राय से किया गया है ताकि पंक्ति की श्रुति-मधुरता बढ़ जाए। कवियत्री ने इसी सन्दर्भ में जिन अन्य णब्दों का प्रयोग किया है, वे हैं—वान (दुकान) काल, (कुम्हार), रंगुर (रंगरेज) आदि। ये सभी णब्द हव्या ख़ातून के गीतों की भाव-प्रवणता में अभिवृद्धि करते हैं। एक तरह से प्रत्येक णब्द का चयन उसके अर्थ-सौन्दर्य के साथ-साथ उसके नाद-सौन्दर्य को भी ध्यान में रखकर किया गया है।

हब्बा ख़ातून का प्रत्येक गीत एक सुन्दर पंक्ति (चरण) जिसे कश्मीरी में 'हुरं' कहते हैं, से णुरू होता है। यह पंक्ति टेक पद के साथ मिलकर एक द्विपंक्तिक पद्म बनाती है। गीत के प्रत्येक छंद में तीन-तीन पंक्तियाँ और हर छंद के अंत में टेक पद रहता है। विषम चरणों की तुक मिलती है जबकि द्वितीय चरण अतुकान्त हं। कितप्य गीतों में एक ही तुक का समूचे गीत में निर्वाह किया गया है। चार पंक्तियों वाले एक या दो पद भी मिलते हैं। कवियत्री ने मध्यवर्ती कतु

(लाटानुप्रास) का भी बहुलता के साथ प्रयोग किया है। इसका एक उदाहरण ऊपर के गद्यांश में दिया जा चुका है।

कविष्यत्री द्वारा प्रयुक्त तुक एवं अनुप्रास की विविधता को लक्षित करनेवाले कितपय उदाहरण उद्धृत किये जाते हैं:

क. वुडुर लसान कुडुर गोमो।

ख. कारि लोयनम नार करतल, दारि ओश छुअ जोये।

ग. वोग प्यठ वुछनम

शोग लोगिथ बुलनम

रोगि रोगि गौम गुमय

कुछ अन्य उदाहरण 'छु में बालि तमना', 'वलो म्यानि पोशे मदनो' और 'छाव म्यान दान पोश' आदि में देखे जा सकते हैं।

कविता के आंतरिक सौन्दर्य का सही मूल्यांकन रचना-कर्म के लिए निर्धारित सीमित मानों के आधार पर विश्लेषित करने की प्रक्रिया में संभव नहीं है। यद्यपि इन मानों की कविता के मूल्यांकन में अपनी विशिष्ट भूमिका रहती है, तथापि किवता को उसकी समग्रता में (उसकी संघटित प्रभविष्णुता में) देखने-परखने में प्रायः ये मान उतने कारगर सिद्ध नहीं होते। इस विषय पर और अधिक कुछ न कहकर, संक्षेप में वस इतना कहना पर्याप्त होगा कि हब्बा ख़ातून के गीत यदि मर्मस्पर्शी हैं तो एकमात्र अपने काव्यत्व के कारण। बाद के किवयों ने उस महान् कवित्री का अनुसरण करने की पर्याप्त कोशिश की, पर उन्हें आंशिक असफलता ही हाथ लगी। हब्बा ख़ातून की किवता अपने युग की किवता होते हुए भी युगातीत है।

## कश्मीरी कविता पर हब्बा खातून का प्रभाव

शेख नूरुद्दीन के लगभग एक सौ पच्चीस वर्ष वाद हव्वा ख़ातून का कश्मीरी साहित्य-मंच पर पदार्पण हुआ। इस लम्बी कालावधि के दौरान किसी भी ऐसे प्रभावशाली किव का कोई उल्लेख नहीं मिलता, जिसने अपनी मातृभाषा (कश्मीरी) को सायास अपनी अभिद्यक्ति का माध्यम बनाया हो। उसके समकालीन जितने भी किव हुए, सभी ने विपुल मात्रा में फ़ारसी में ही काव्य-रचना की। हव्वा ख़ातून अपनी शिक्षा के आधार पर या फिर अपनी सामाजिक प्रतिष्ठा एवं संपर्क के बल पर, यदि वह चाहती तो उक्त परंपरा का अनुसरण कर फ़ारसी में काव्य-रचना कर सकती थी। किन्तु उसने ऐसा नहीं किया। अपनी भावनाओं को वाणी देने के लिए वह कश्मीरी भाषा पर ही आश्रित रही जिससे जनता में इस भाषा के प्रति रुचि बढ़ी और भावाभित्यंजना के लिए इस अभिव्यक्ति माध्यम को प्रयुक्त करने की सम्भावनाओं को गित मिल गयी। अपनी भाषा के प्रति कवियत्री की इस आस्था एवं निष्ठा ने हव्वा ख़ातून को इस दृष्टि से चिर-स्मरणीय बना दिया है कि उसके इस योगदान के कारण ही कश्मीरी भाषा में साहित्य सृजन की परंपरा आज तक अवाध गित से चली आ रही है।

हव्या ख़ातून की महानता इस बात में भी है कि उसने जाने या अनजाने कश्मीरी पर फ़ारसी के बढ़ते हुए प्रभाव को आत्मसात् नहीं किया। उसकी कविता ने उन सभी कवियों के लिए स्फूर्तिदायिनी प्रेरणा का काम किया जो फ़ारसी के प्रभाव से मुक्त होकर अपनी मातृ-भाषा में काव्य-रचना करने को आतुर थे। (उसकी यह पहल आगे चलकर कश्मीरी काव्य के लिए अपूर्व वरदान सिद्ध हुई।)

हब्वा ख़ातून से पूर्व ललद्यद और शेख नूरुद्दीन ने क्रमशः 'वाक्' और 'श्रुक' को अपनी काव्य-रचना का माध्यम बनाया था। हब्बा ख़ातून ने पहली बार गीत-विधा को अपनी अभिव्यक्ति का माध्यम बनाया जो कश्मीरी काव्य में वचन-

काल या गीति-युग का सूत्रपात था। इसमें भी कोई सन्देह नहीं है कि कश्मीर-काव्य में प्रेमगीत परंपरा को जन्म देनेवाली प्रवर्तक कवियत्री हव्वा खातून ही है। शिल्पगत दृष्टि से कश्मीरी गीति-विधा यद्यपि फ़ारसी प्रतिमान के निकट लगती है, लेकिन अन्य दृष्टियों से वह उससे एकदम भिन्न है। उसकी इस रचनाशैली को वाद के किवयों ने पीढ़ी-दर-पीढ़ी अपनाया जिनमें अरणिमाल, महमूदगामी, रसूल-मीर, महजूर तथा आज के अनेक कश्मीरी किव शामिल हैं।

तेरहवीं और सोलहवीं शताब्दी के बीच कश्मीरी भाषा में विशेष परिवर्तन आ गया था। हब्बा ख़ातून से पहले जितने भी संत किव हुए थे, उनके काब्य की वैचारिकता एवं भाषाभिव्यंजता ने जनसाधारण को प्रभावित अवश्य किया था, किन्तु उस काब्य के संगीत और माधुर्य के प्रति जनमानस की वैसी उत्साहबर्द्धक प्रतिक्रिया नहीं रही थी। हब्बा ख़ातून के सुरीले गीत तो कश्मीरी काब्य में एक नये युग के आगमन की सूचना देते हैं।

परवर्ती कवियों पर हब्बा खातून के प्रभाव की विस्तार से चर्चा करने की यहाँ आवश्यकता नहीं है। मात्र एक या दो उदाहरण उद्धृत करने पर्याप्त होंगे। अकमाल-उद्-दीन वेग (1646-1723 ई.) हब्बा ख़ातून के निधन के पचास वर्ष बाद किव के रूप में उभरा। यद्यपि वह फ़ारसी का श्रेष्ठ किव था, मगर उसने कश्मीरी में भी कतिएय सून्दर-सूमधर गीत रचे। उसका प्रसिद्ध गीत 'वालि पय रूमय रूमय' (प्रिय तेरे प्रेम से मेरा रोम-रोम आप्लावित है।) हब्बा खातून के गीत 'छू में बालि तमन्ना' से काफ़ी मिलता-जूलता है। महजूर (1897-1952 ई.) को, 1926 में रचित अपनी जिस गुज़ल 'पोशि मित जानानों (मेरे फुलों के राजकूमार, मेरे प्रियतम) से असीम यश मिला, वह हब्बा ख़ातून की शैली पर ही रची गयी है। इस वात का प्रमाण स्वयं महजूर की वह प्रतिक्रिया है जिसका आज़ाद ने (कश्मीर ज़वान और शायरी में) विस्तार से उल्लेख किया है। महजूर का कहना है कि उन्होंने एक दिन दूधगंगा (नदी-विशेष) के किनारे कुछ ग्राम युवितयों को हब्बा खातून का गीत 'वलो म्यानि पोशे मदनो ... ' सुरीली आवाज में गाते हुए सुना। (इस गीत की सुमधुरता से वे इतने प्रभावित हुए कि उन्होंने इसी तर्ज़ पर अपना गीत 'पोशे मित जानानो' तैयार किया।)

हब्बा ख़ातून ने न केवल कश्मीरी काव्य-धारा की अवाधता को अक्षुण्ण रख उसमें नव स्फूर्ति का संचार किया प्रत्युत, भाषा-निर्माण में भी उसने विशेष योग-दान किया। चूँकि हब्बा ख़ातून के काव्य का कोई लिखित अभिलेख प्राप्त नहीं है, अतः कवियत्री के भाषा विषयक योगदान का सही निर्धारण कर पाना कठिन है। फिर भी कवियत्री के उपलब्ध गीतों का परीक्षण करने पर पाठकों को कश्मीरी के ऐसे अनेक मुहाबरे, विम्ब, रूपक एवं अन्य उवित-प्रयोग देखने को

मिलेंगे जो आज भी उसी ताज़गी और अर्थवत्ता के साथ कश्मीरी में प्रयुक्त होते हैं। कवियत्री के निधन के चार सौ वर्ष बाद भी आज कश्मीरी किव और लेखक अपनी भाषा में उसके द्वारा प्रयुक्त इन शब्द प्रयोगों को इस्तेमाल करते हैं। इनमें से कुछ इस प्रकार है:—

सबकस त्रावुन (पाठशाला/मकतव में भेजना) लोदमुत लूरून (वन हुए को मिटाना) दय नय दियि त डेकि नय पूरे (जव तक दैव और कर्म-लेख साथ न दे) कल गनेयम (मेरी लगन वढी है) वदनस न छिद (आँसू यमते नहीं) सीरस सरपोश (रहस्य का रखवाला) मरन् खोत सख (मृत्यु से भी दुस्सह) बरअ बुकअ (भरे हुए को छलकाना) कन बरन्य (कान भरना) हर (दूध की मलाई) बानअ थुरून (वर्तन बनाना) जामथ पारून (वस्य पहनना) ग्रायिय मारान (मटक कर चलना) वनअ की तपरेश तपअ आय वसिय (वन के तपस्वी ऋषियों की तपस्या भंग हुई) चिसिय (ठूँस कर) आदि ।

यद्यपि यह कहना किठन है कि इनमें कितने शब्द-प्रयोग हव्वा ख़ातून द्वारा निर्मित हैं तथापि इतना अवश्य है कि शब्द निर्माण में कवियत्री का योगदान यथेष्ट रहा है। कवियत्री के व्यक्तित्व की छाप उन शब्द तथा उक्ति-प्रयोगों में स्पष्टतया देखी जा सकती है जिनके अर्थों में पीड़ा या विषाद की ध्वनि है।

भाषा और उसका साहित्य पीढ़ी-दर-पीढ़ी से जनता की बहुमूल्य विरासत हुआ करती है। कोई भी व्यक्ति चाहे वह कितना भी महान क्यों न हो, यह स्पष्ट दावा नहीं कर सकता कि उसके निजी प्रयासों से ही भाषा या साहित्य का निर्माण हुआ है। कभी-कभी ऐसा होता है कि किसी ऐसे रचनाकार की प्रतिभा, जिसने काव्य-साधना में अपने जीवन का खून-पसीना बहाया हो, अज्ञात रह जाती है या फिर अंधकार के गर्भ में तिरोहित हो जाती है। मगर यदि कवि या कवियत्री

के प्राणों में ताजगी, स्फूर्ति और सघनता है तो उसकी काव्य-साधना अपने पाठकों की समझ और कल्पना-शक्ति को पैना कर उन्हें पुश्त-दर-पुश्त बाँध रखने में सफल हो जाती है। हध्या ख़ातून का कश्मीरी काव्य को योगदान इसी कोटि का है। उसने जो भी गाया या रचा, वह सत्यनिष्ठ, सहज और सरल है। वह अपने आप में एक श्रेणी (क्लास) है। कश्मीरी भाषा और साहित्य उस महान् कवियत्री का चिरऋणी रहेगी।

## सन्दर्भ ग्रन्थ-सूची

कश्मीरो ज्ञान और शायरो (खण्ड 1-3) : अट्दुल अहद आजाद भाषा, कला और संस्कृति अकादमी, श्रीनगर

किंग्स ऑफ कश्मीर (खण्ड 1-3): जेग्सी. दत्ता, कलकत्ता, 1898

तवारीख-ए-कश्मीर: मोही-उद्-दीन फौक़

लिग्विस्टिक सर्वे आफ इण्डिया (खण्ड-1): इंट्रोडक्टरी पार्ट-2, सर जार्ज ग्रियर्सन, मोतीलाल बनारसीदास, 1967

लिग्विस्टिक सर्वे ऑफ इण्डिया : ए. समरी : डॉ. एस. वर्मा वी. वी. रिसर्च इन्सटिट्यूट, होशियारपुर

काशिर शायरो : जी. एम. हाजिनी, साहित्य अकादेमी, नयी दिल्ली, 1960

मकालात : जी. एम. हाजिनी नुर मुहम्मद प्रेस, श्रीनगर, 1967

हब्बा खातून: एम. ए. कामिल

स्टडोज इन कश्मीरी : जे. एल. कौल कपूर व्रदर्स, श्रीनगर, 1968

राजतरंगिणो : आर. एस. पण्डित साहित्य अकादेमी, नयी दिल्ली

काशिर अदबुच तारीख: अवतारकृष्ण रहबर, श्रीनगर, 1961

टेल्स फ्राम न राजतरंगिणी : एस. एल. साधू कपूर व्रदर्स, श्रीनगर, 1967

## 64 हव्वा ख़ातून

तवारीख-ए-कश्मीर (फ़ारसी में लिखित): पीरज़ादा हसन शाह भाषा, कला और संस्कृति अकादमी, श्रीनगर

हब्बा खातून : मुहम्मद यूसुफ टेंग भाषा, कला और संस्कृति अकादमी, श्रीनगर

जून: जे. एन. वली जम्मू एवं कश्मीर अकादमी की पत्रिका अंक 3; वर्ष 3, अंक 6



हब्बा खातून (सोलहवीं शताब्दी) एक नरेश की जीवन-संगिनी थी, जो अपनी रचनाओं से कश्मीरी काव्य-जगत् में एक (सं) गीत-साम्राज्ञी के रूप में सदा-सदा के लिए अमर हो गयी। यह उस ग्राम्य-बाला हब्बा खातून की यशोज्ज्वलता का ही परिणाम है कि उसके पति यूसुफ़शाह चक को इतिहास ने विस्मृत नहीं होने दिया। एक ग्राम्य-बाला और राजरानी तथा एक संगीतजा और कवियत्री के गुणों का सुन्दर सजीव सिम्मिश्रण हब्बा ख़ातून के कृतित्व में परिलक्षित होता है। उसके भावपूर्ण काव्योदगार वचन कहलाते हैं, जिनके माध्यम से कवियत्री के समन्वयकारी व्यक्तित्व को कश्मीरी काव्य और संस्कृति में एकाकार होते देखा जा सकता है।

हब्बा ख़ातून का जीवन-चरित चूँकि जनश्रुतियों के बाहुल्य से आच्छादित है, अतः उसके द्वारा रचित सभी गीतों की प्रामाणिकता के बारे में निःशंक होकर कोई भी मत स्थापित करना एक जटिल कार्य है। श्री श्याम लाल साधु ने इस विनिबन्ध में, उपलब्ध सीमित सामग्री के आधार पर, हब्बा खातून के जीवन और कतित्व का सम्यक् परिचय दिया है और कश्मीरी साहित्य में इस कवयित्री के महत्त्वपूर्ण योगदान का मल्यांकन किया है।

श्री साधू की कश्मीरी में लिखि (இLibrary 🔲 🛮 🗚 Shimla द्वारा पुरस्कृत हैं। वुछ प्रंग पर उने चुका है। अंग्रेज़ी में भी उनकी दो

आवरण चित्र 'बाबरनामा' से

चित्रांकन: मोहम्मद कश्मीरी (1598 ईस्वी)

सौजन्य : राष्ट्रीय संग्रहालय, नयी दिल्ली

SAHITYA AKADEMI REVISED PRICE Rs. 15-00